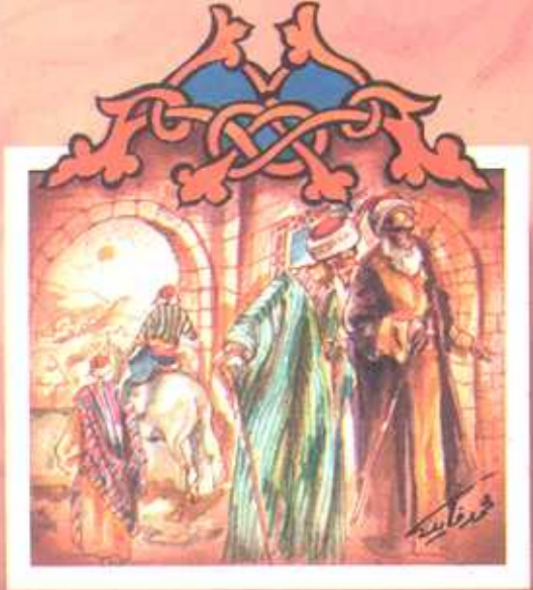


# نَهْضَةِ الْحُدُثَيَّةِ بَيْنَ الْعَلَمَانِيَّةِ وَالْإِسْلَامِ

الدكتور محمد عمارة



**نهضتنا الحديثة  
بين  
العلمانية والإسلام**

|                                                   |                         |
|---------------------------------------------------|-------------------------|
| <b>دار الرشاد</b>                                 | <b>الناشر :</b>         |
| ١٤ شارع جواد حسني - القاهرة                       | <b>العنوان :</b>        |
| ٣٩٣٤٦٠٥ - ٢٩٩٢٦١٥                                 | <b>تلفون :</b>          |
| ٩٧ / ٥٠٨٥                                         | <b>رقم الإيداع :</b>    |
| ٩٧٧ - ٥٣٢٤ - ٤١                                   | <b>الترقيم الدولي :</b> |
| <b>عربية للطباعة والنشر</b>                       | <b>طبع :</b>            |
| العنوان : ١٠، ٧ ش السلام - أرض اللواء - المهندسين | <b>العنوان :</b>        |
| ٣٠٣٦٠٩٨ - ٣٠٣١٠٤٣                                 | <b>تلفون :</b>          |
| <b>آرمس للكمبيوتر</b>                             | <b>الجمع :</b>          |
| العنوان : ٣٢ ش على عبد اللطيف - مجلس الشعب        | <b>العنوان :</b>        |
| ٣٥٦٤٤٠٤                                           | <b>تلفون :</b>          |
| <b>جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة</b>              | <b>الطبعة الثانية :</b> |
| ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م « الأولى للدار »                 | <b>خطوط الغلاف :</b>    |
| <b>مع فهيم</b>                                    | <b>تصميم الغلاف :</b>   |
| <b>محمد فايد</b>                                  |                         |

# نهضتنا الحديثة بین العلمانيه والإسلام

الدكتور محمد عمار



## مقدمة الطبيعة الثانية

لا نغالي إذا قلنا إن الصراع الفكري والسياسي والقيمي بين «الإسلامية» و«العلمانية» - ومن ثم بين «الإسلاميين» و«العلمانيين» - قد أصبح المحور الذي أحدث ويحدث أخطر الاستقطابات الفكرية والانقسامات السياسية في حياتنا المعاصرة ، على امتداد وطن العروبة وعالم الإسلام .. بل وعلى امتداد عالمنا المعاصر بأسره .. فالجهود الغربية المعلنة - وهي كثيرة وخطيرة - وغير المعلنة - وهي أكثر وأخطر - والتي تواجه وتتحدى اليقظة الإسلامية المعاصرة إنما تستهدف الوصول إلى « علمنة الإسلام » لتطويه كى يقبل النموذج الغربي في العلمانية ، ومن ثم تنكسر التبعية الحضارية للغرب في وطن العروبة وعالم الإسلام ، بما تعنيه من ثمرات التبعية في الأمن والسياسة والاقتصاد ..

وفصائل العلمانيين في بلادنا العربية والإسلامية - والغلة منهم على وجه التحديد - ليسوا أكثر من وكلاء ونواب وعملاء حضاريين لهذه الدوائر الغربية التي تستهدف « علمنة الإسلام » - سواء أوعوا هذا الدور البائس الذي يقومون به أم لم يعوه ! ..

وفي مواجهة هذا التحدي العلماني الشرس تقف - أو يجب أن تقف - كل فصائل اليقظة الإسلامية المعاصرة - مجدين كانوا أم مقلدين .. إصلاحيين كانوا أم ثوريين .. من أهل العقلانية كانوا أم من المتصوفين - .. فالتحدي

العلماني إنما يستهدف عزل السماء عن الأرض ، بتحرير الدولة والسياسة والمجتمع وال عمران البشري من حاكمية الشريعة الإلهية ، بجعل العالم مكتفياً بذاته عن تدبير السماء .. والإنسان مكتفياً بذاته عن شريعة الله .. وفي ذلك عدوان على التصور الإسلامي لآفاق فعل وعمل وتدبير الذات الإلهية .. فالله - سبحانه وتعالى - في هذا التصور الإسلامي - ليس كإله أرسطو (٣٨٤) -

(٣٢٢ق.م) ، أو الوثنية الجاهلية ، والعلمانية : « مجرد خالق » لا شأن له بتدبير العالم ، وتنظيم الحياة وحكم الاجتماع الإنساني .. بل إنه « الخالق » و« المدير » إنه « المجد » و« الهدى » إنه « المنشيء » و« الراعي » ﴿أَلَا لِهِ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ﴾ (١) ، ﴿فَالَّذِي أَعْطَنَا الْحُكْمَ فَإِنَّا لِهُ عَبْدٌ﴾ (٤٩) ﴿فَلَمَنْ رَبَّكُمَا يَا مُوسَى﴾ (٢) ..

ولأن هذه هي حقيقة التصور الإسلامي لنطاق وأفاق عمل الذات الإلهية ،  
كان الإسلام - الشريعة كالعقيدة .. والحضارة كالقيم والأخلاق - روحًا سارية  
وأطرا حاكمة فيسائر مناحي حياة الإنسان « قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي  
وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَإِنَّ أَوَّلَ  
الْمُسْلِمِينَ » (٢) .. فالعلمانية عدوان على « العقيدة » الإسلامية ، كما أنها عزل  
شريعة الإسلام عن عرش التدبير لحياة الناس ..

الاعراف (١) : ٥٤

۱۰۰، ۴۹٪ طه (۲)

(٣) الأنعام: ١٦٢، ١٦٣.

ولأن هذا الكتاب قد تصدى لمحاولات علمنة نهضتنا الحديثة .. تلك التي  
قادها الدكتور لويس عوض - عندما كتب «قصة العلمانية في مصر» .. فإن  
تصاعد حدة هذا الصراع بين «الإسلامية» و«العلمانية» قد استدعي تقديم  
طبعته الجديدة هذه إلى القراء ..

سائلين الله - سبحانه وتعالى - أن يجعل منه كلمة سواء ، يهتدى إلى أرضها  
المشتركة كل المخلصين من مختلف الفرقاء .. وما ذلك على الله بعزيز .. ولا  
على العقلاء من الإسلاميين والعلمانيين بغرير؟!

جمادى الثانية ١٤١٧ هـ .

القاهرة نوفمبر ١٩٩٦ م .

دكتور

محمد عمارة

## القضية

في الفكر السياسي القديم لحضارتنا العربية الإسلامية كان الخلاف حول طبيعة السلطة السياسية للدولة السبب الرئيسي الذي أحدث أعمق الانقسامات في صفوف المسلمين .. عندما أصبحوا :

\* سُنّة : يرون هذه السلطة ، مدنية ، لأن الخليفة وأمير المؤمنين - (رأس الدولة) - حاكم مدنى ، تختاره الأمة بالشورى ، وتباعيده .. ثم ترافقه ، وتحاسبه .. وتعزله إن هو ضعف أو فسق أو أخل بشروط التفويض ...

\* وشيعة : جعلت الإمامة شأنها إلها ، لا دخل للبشر فيه ، وأصنفت على الأئمة قداة وعصمة ارتفعت بهم عن مصاف البشر .. وجردت الأمة من أي حق لها في هذا المنصب اختياراً أو مراقبة أو حسابا ...

ولا تزال هذه القضية وراء هذا الانقسام القائم في صفوف المسلمين حتى عصرنا الذي نعيش فيه ! ..

وفي فكرنا السياسي الحديث يلعب الخلاف حول طبيعة السلطة في الدولة الإسلامية دور المحور ، الذي يحدد الاتجاهات والتيارات ...

\* فالذين يرون «السياسة والدولة» ، : «دينا خالصا ووضعا إلها» ، يقيسون خلافاتهم مع خصومهم بمعايير : «الكفر» و«الإيمان» .. وتکاد أن تظهر وتشيع في كتاباتهم مراسم «الغفران» و«الحرمان» ! ..

\* أما الذين فصلوا ، الدين ، عن ، الدولة ، وباعدوا بين ، الرسالة ،  
و، السياسة ، .. فإنهم هم الذين يتبنون اليوم - في حيواتنا الفكرية . الدعوة إلى  
العلمانية ، ... إما من منطلق الخوف من مخاطر ، الدولة الدينية .  
الثيوقراطية ، ، التي جريتها أوروبا في عصورها الوسطى ، فنكبت بغيرها من  
التخلف والرجعية والجمود ... وإما من منطلق العشق للنatum الأوروبي في  
النهضة والإحياء ، وهو نمط لعبت فيه ، العلمانية ، دوراً تقدّمياً لا سبيل إلى  
التشكيك فيه ...

والذين ينظرون إلى واقعنا الفكري الراهن تزجّهم أبعاد هذا الانقسام بين :  
١ - سلفية نصوصية ، تتعبد بظواهر نصوص لا قداسة لها ؛ لأنها  
فكرة ، لمفكرين ، وليس « دينا » ولا « حيَا سماويا » .. وهي تسعى إلى هدف  
مستحيل : أن تصب حاضرنا ومستقبلنا في قوالب السلف وتجاربهم ، معاندة  
بهذا السعي قوانين التطور التي هي سنة من سنن الله في الكون دائمة الفعل  
والتأثير ..

٢ - و ، سلفية نصوصية ، ، تتعبد - هي الأخرى - بظواهر نصوص ،  
لم يدعها ، سلفنا ، وإنما أبدعها مفكرو الحضارة الغربية ، منذ اليونان وحتى  
عصر النهضة الأوروبية الحديثة ! .. وهي تسعى - هي الأخرى - إلى هدف  
مستحيل .. أن تصب حاضر أمتنا ومستقبلها في قوالب الغرب وتجاربه .  
معاندة بهذا السعي قانون التمايز الحضاري ، والخصوصية القومية التي هي  
ثمرة لتمايز المواريث الفكرية ، واختلاف أنماط التطور لدى الأمم العربية في  
الحضارة ، والغنية بالعطاء والإبداع ..

إن هذا الانقسام بين ، السلفية النصوصية ، الموروثة ، وهذه ، السلفية

النصولية ، الوافدة قد بلغ من الحدة درجة ، الطائفية الحضارية ، ! .. ففريق يعيش - بفكرة - خارج العصر ، أسيراً لنصولس تجاوزها التطور .. وفريق يعيش ، بفكرة ، خارج الوطن أسيراً لنصولس إن كانت قد ناسبت ، الغير ، فلا سبب إلى زرعها - بالقسر - في كياننا الحضاري المتميز - بالقطع - عن ذلك ، الغير ، ! ..

وفي هذا الانقسام الذي قادنا إلى هذه ، الطائفية الحضارية ، تلعب «العلمانية» دوراً رائداً ورئيسياً .. لأنها تفجر القضية كلها .. قضية طبيعية السلطة السياسية في الدولة ، كما يراها الإسلام ...  
وهل نحا الإسلام نحو ، الدولة الثيوقراطية ، و ، السلطة الدينية ، - في الفكر ، أو في التطبيق - أو فيما معاً - فتكون ، العلمانية ، هي الحل ، في الإطار الإسلامي ، كما كانت الحل مشكلاً ، الثيوقراطية المسيحية الغربية ، ...؟؟

أم أن للإسلام - كدين وحضارة - في هذه القضية نهجاً آخر ، يرفض «العلمانية» ، رفضه ، للدولة الدينية - الثيوقراطية ، ... ثم .. ما هو هذا النهج الإسلامي ، إن كان ؟! ..  
تلك هي القضية المحورية التي تسعى إلى طرحها .. وإلى حسمها  
بصفحات هذا الكتاب ..

والله من وراء القصد .. وهو ولـى السداد والتوفيق

القاهرة .  
رجب سنة ١٤٠٥ هـ .  
أبريل سنة ١٩٨٥ م .

د . محمد عمارة

## الدلالة .. وملابسات النشأة

كثيرة ، ومتعددة تلك التحديات التي جوهر بها الإسلام والمسلمون وأوطانهم ، منذ ظهوره وحتى العصر الذي نعيش فيه .. ومن هذه التحديات ما كان مصدرها الأعداء الخارجيين .. ومنها ما كانت صادرة من الداخل ، من البيئة والواقع ، يغذيها ويرعاها الأعداء الخارجيون؟!! ..

فمن حروب عصر صدر الإسلام ضد حرية الدعوة والدعاة .. إلى التيارات الفكرية المناهضة .. هلينية .. وغنوصية .. وزندقة .. وشعوبية .. وجموداً يتبعده بظواهر النصوص؟! .. إلى التتر .. وحروب الإبادة والاستعمار الاستيطاني لفرسان الإقطاع الصليبيين .. إلى التخلف المملوكي العثماني .. إلى الهجمة الاستعمارية الحديثة التي يبلغ عمرها الآن نحو قرنين من الزمان ، بالغاً عمر الغزوة الصليبية ، التي كانت أطول وأبشع وأعجوبة التحديات التي جابت الإسلام والمسلمين في تاريخهم الطويل ! ..

ويبدو أن طموح الغرب الاستعماري من وراء غزوته الحديثة التي بدأت بحملة بونابرت ( ١٧٦٩ - ١٨٢١ م ) على مصر ( ١٢١٣ هـ / ١٧٩٨ م ) كان عظيماً وخطيراً .. فلم تكن الأهداف مجرد نهب استعماري ، وقواعد عسكرية تحمي هذا النهب ، وتتضمن السوق ، والمواد الخام ، والعمالات الرخيصة .. ذلك

أن الغزاة الجدد قد أدركوا معنى الخبرات المستخلصة من صراعهم الطويل والتاريخي مع عالم الإسلام ، ورأوا أن « الاحتلال » لا بد يوماً أن يستفز المقاومة الوطنية والقومية ويستنفرها فينتهي الأمر « بالجلاء » .. ومن ثم فلابد - لتأبيد النهب والاستغلال والتبعية - من تحويل عالم الإسلام إلى « هامش حضاري » لحضارة الغرب ، حتى تتأيد عملية تحويله إلى « هامش اقتصادي » تلك العملية التي أنجزها الغزو والاحتلال !؟ ..

إن بونابرت لم يصحب معه المدفع وحده ، بل أتى « بفكريه الحضارة الغربية » ، وبالمطبعة والصحيفة أيضا .. ومنذ ذلك التاريخ بدأ « التغريب » كواحد من أخطر التحديات التي واجهت وتواجه الإسلام والمسلمين في العصر الحديث ! ..

ونحن عندما نقارن الغزوة الصليبية بالغزوة الحدبية يتبدى لنا الفارق بينهما ، في هذا الجانب ، ويظهر لنا خطره .. ففي حقبة الحروب الصليبية (٤٨٩ - ٦٩٠ هـ / ١٠٩٦ - ١٢٩١ م ) كانت أوروبا تعيش عصورها « الوسطى » - المظلمة ، فلم يكن لديها - في الفكر - ما يغرس العرب والمسلمين ، بل على العكس ، انتهت هذه الحروب بتأثير الغزوة بمحضارة البلاد التي غزواها ، فشرعوا - بعد هزيمتهم في السير نحو النهضة والإحياء ! .. لقد جاءوا وهم - كما يقول الفارس المؤرخ أسامة بن منقذ (٤٨٨ - ٥٨٤ هـ / ١٠٩٥ - ١١٨٨ م ) - جاءوا وهم « بهائم » ، ليس لهم من « الفضائل » ، إلا « فضيلة القتال » ، ؟ ثم عادوا إلى بلادهم وقد اكتشفوا حضارة الإسلام ، بل واكتشفوا تراثهم اليوناني عبر حضارة الإسلام ! ..

غير أن الأمر قد اختلف تماماً أمام ومع الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة .. فقبلها كانت بلادنا تعيش قروناً طويلة في ليل العصر المملوكي العثماني الحالك الظلام .. فتختلفت ، على حين نهض الأوروبيون وتقديموا ، فكان الفارق هائلاً عندما حدثت المواجهة على امتداد القرن التاسع عشر الميلادي ، الأمر الذي أتاح الفرص وفتح الطرق والسبل لتأثيرات الغرب الفكرية ، في القيم والحضارة ، وفي أساليب العيش وأنماط التفكير .

وزاد من فرص هذا المد ، التغريبي ، الغازى انقطاع الصلة والتواصل بين أمتنا . يومئذ . وبين تراثها المشرق ومنابعها الفكرية الجوهرية والنفقة وسمات حضارتها في عصر الخلق والإبداع والازدهار ، الأمر الذي جعل المقارنة القائمة والمطروحة المتاحة هي - فقط . بين جهالة العصر المملوكي العثماني وتخلفه ، وبين الحضارة الغربية التي يخطف بريقها الأ بصار ، وتذهب إنجازاتها البصائر .. فلم يسمح الوضع بفرص حقيقة للتفكير المتأني . عند كثيرين من أرادوا النهضة . في نمط حضاري بديل ! .. لقد اعتنقت الكثيرون - بإخلاص . أن ، الحضارة الغربية ، هي ، الحضارة الوحيدة ، للعصر .. ومن ثم فقد سموها : «الحضارة الإنسانية» ، «العالمية» ، «حضارة العصر» ، وأدخلوا ماعداها في عداد ، التراث البائد ، و ، تاريخ ما لفظه التاريخ ، ! ..

وإذا كان تيار ، التغريب ، هذا قد مثل تحدياً كبيراً وخطيراً وعاماً للإسلام وأهله ، ولحضارتنا العربية الإسلامية المتميزة . رغم افتتاحها وتفاعلها مع كل الحضارات . فقد كانت ، العلمانية ، واحدة من أخطر الجبهات في ذلك الصراع الذي مارسه ، التغريب ، ضد الإسلام ؟ ! ..

ولما كانت ، العلمانية ، وارداً غريباً وغريباً ، فإننا لا نفضل رفضه لهذه العلة : علة أنه ، وافد ، ومستورد ، وغربي ، - كما يصنع البعض من يلکرون إمكانية وفائدة التفاعل بين الحضارات . .. وإنما الذي نفضله هو النظر في نشأة ، العلمانية ، في بيئة الأصلية ، وظروف هذه النشأة وملابساتها وأسبابها ، ثم ننظر - على ضوء ديننا الإسلامي وطبيعته ، وتطورنا التاريخي - لنرى : هل نحن محتاجون إلى هذه ، العلمانية ، ؟ .. وهل تمثل بالنسبة لنا ذلك ، التقدم ، الذي مثلته في بيئتها الأوروبية ؟ .. أم أنها - بالنسبة للمجتمعات الإسلامية - نبت غريب ، وغير صالح ، بل وضار !؟ ..

لكن ... قبل ذلك كله ، لنعرض لمعنى هذا المصطلح .. مصطلح «العلمانية» .. إن مصطلح «العلمانية» هو نسبة - غير قياسية إلى «العالم» .. بفتح اللام ، - .. أو إلى «العالمية» .. SECULARISM .. والعلمانى Secuiar هو الذي يتبنّاه ، فرداً كان أو جماعة أو مجتمعاً أو دولة .. ولقد نشأت ، العلمانية ، وصيغت كمقابل لـ «المقدس» .. بمعناه الكنسي اللاهوتي الكاثوليكي - وليس بمعنى المقابل للدين ، - وك مقابل لـ «خارق الطبيعة» ، وـ «التقليدي» - الجامد ، الذي لا يراعي «النفع» وينكر «التغيير» وـ «التجديد» ، فهي المقابل لما هو ، ديني وكهنوتي ، على النحو الذي عرفته أوروبا الكاثوليكية في عصورها الوسطى والمظلمة ! ..

\*\*\*

هذا هو معنى مصطلح «العلمانية» ، الذي رفض أنصاره «الدولة الدينية» ، و«المجتمع المقدس» ، و«المؤسسات المقدسة» ، و«الأكليروس المقدس» ، وسلطة الكنيسة ، المقدسة ، وفkerها ، المقدس ، الذي هيمن على مختلف ألوان النشاط البشري - الذهني والمادى - فى أوروبا فى ذلك التاريخ .. لقد رفض العلمانيون هذا «المقدس» ، ودعت «علمانيتهم» ، إلى الانطلاق من «الدنيا .. الواقع .. والعالم» ، والاحتكام إلى علوم هذه الدنيا وقوانين هذا العالم ، فلعبوا الدور الرئيسي والبطولى فى الإحياء الحضارى لأوروبا عندما انتقلوا بها من العصورظلمة إلى النهضة والتنوير<sup>(١)</sup> ..

والذين يتبعون النشأة الأوروبية ، للعلمانية ، ومدلولاتها وتطوراتها هناك ، يلاحظون تفاوتا فى مفاهيمها لدى كثير من المفكرين الذين ارتدوا ميدانها ودافعوا عن نهجها فى الفكر والمجتمع ، والنظرية والتطبيق .. لكن هذا التفاوت لا ينفى إمكانية تحديد طورين ومرحلتين مرت بهما ، العلمانية ، فى الفكر الأوربى :

الأولى : تلك التى كانت العلمانية فيها تعنى : عزل الدين والكنيسة عن شؤون المجتمع وسياساته ومؤسساته لحساب بناء الدولة البورجوازية ، وفي سبيل دعمها .. والسعى لنصفية اللاهوت المسيحي الكاثوليكى وتنقيته مما هو غير

---

(١) انظر في معنى هذا المصطلح (معجم العلوم الاجتماعية) وضع مجمع اللغة العربية . القاهرة سنة ١٩٧٥ م . و(قاموس علم الاجتماع) بإشراف الدكتور عاطف غيث . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م . ود. محمد البهى (العلمانية والإسلام بين الفكر والتطبيق) ص ٨، ٧ طبعة القاهرة ١٩٧٦ .

عقلانى .. من مثل أسرار عقيدة التثليث ، والطبيعة الإلهية للمسيح - عليه السلام .. والعمل على رفع الوصاية الدينية الكنسية عن التعليم ، تمكينا للفطرة الإنسانية من الاختيار ! ..

لقد عرفت أوروبا ، العلمانية ، - بهذه المعنى - في طورها الأول ، عند فلاسفة ومفكرين من أمثال ، هوبرز ، HOBSES ( ١٥٨٨ - ١٦٧٩ م ) و ، لوك ، LOKE ( ١٦٣٢ - ١٧١٦ م ) و ، ليبيانز ، leibniz ( ١٦٤٦ - ١٧١٦ م ) و ، روسو ، Rousseau ( ١٧١٢ - ١٧٧٨ ) و ، ليسنخ ، lessinc ( ١٧٢٩ - ١٨٧١ م ) .. الخ .. الخ ..

والثانية : مرحلة ، العلمانية الثورية ، .. التي مثلاها فلاسفة ثوريون من أمثال ، فيورباخ ، Feuerback ( ١٨٠٤ - ١٨٧٢ م ) و ، ماركس ، Marx ( ١٨١٨ - ١٨٨٣ م ) ولينين Lenin ( ١٨٧٠ - ١٩٢٤ م ) .. وهي المرحلة التي استهدفت فيها هذه ، العلمانية الثورية ، : هدم الدين ، وتخليص الاشتراكية ومجتمعها من تأثيراته ، وذلك لحساب العدل الاجتماعي - الاشتراكية ، فالشيوعية . ثم السعي إلى مجتمع يزول منه الدين تماما ، وتنمحى منه مؤسساته .. فالهدف هنا . للعلمانية الثورية . ليس مجرد عزل الدين عن المجتمع ، والفصل بينه وبين الدولة ، بل السعي - في المدى الطويل . إلى تخليص ، الفرد ، من الدين ، وتحريره من مؤسساته ،<sup>(١)</sup> ..

هكذا نشأت ، العلمانية ، في أوروبا ، وهكذا تطورت .. على الأقل ، كفكرة ،

---

(١) (العلمانية والإسلام) ص ١٧، ١٨، ٢٧ - ٢٨ .

لأنها لم توضع كاملة في «التطبيق»، إذ لا نزال نشهد الدول الاستعمارية «العلمانية»، تنظر للإسلام وعالمه وأهله بذات الروح الدينية المتعصبة، روح الحروب الصليبية، وتتفق على التبشير الديني - سبيلاً للسيطرة الاستعمارية. وتغدو على «المؤسسات الدينية الكنسية»، بل .. ونشهد ملامح تنسيق إمبريالي - بايوى، لم يبلغ بعد مرحلة «التحالف الصريح»!.. كما نشهد تراجع «العلمانية» الثورية، عن بعض من طموح أهدافها في الصراع ضد الدين!.. كما نشهد الأحزاب المسيحية - الوثيقة الصلة «بالكنيسة» - تقپض على زمام «الحكم»، و«الدولة»، في كثير من ربوع الغرب، «العلمانى»؟!؟

والآن ... لابد من وقفة أمام مضمون هذا المصطلح - «العلمانية» -، كما عرفته أوروبا الكاثوليكية - لنرى - في إيجاز - هل هناك خيوط تجعل له مكاناً في ظل الإسلام ومجتمعاته؟ - وذلك قبل أن نعرض لهذه القضية بشيء من التفصيل - وعلى سبيل المثال :

\* ففيلسوف «العلمانية»، هوارد بيكر Howard Boker قد صاغ مصطلح «العلمانى» Secular کي يقابل مصطلح «المقدس» Sacred .. فالدولة العلمانية، إذن هي المقابل «للدولة الدينية»، وـ «المجتمع العلمانى» هو المقابل «للمجتمع المقدس»<sup>(۱)</sup> - وـ «المقدس»، هنا، ليس المقابل له «الدين»، وإنما هو المقابل له «المتطور» والمتجدد، لأنـه - في عرف «بيكر» - منحصر فيما هو «دينى أو روحاً نى أو إلهى أو كنسى»<sup>(۲)</sup>.  
ذلك هو المعنى المحدد لهذا المصطلح ..

(۱) (قاموس علم الاجتماع) مصطلح Secutor - علمانى - .

(۲) المرجع السابق . مصطلح Sacred - مقدس - .

إذا جئنا إلى حال الإسلام وجده لا يعرف ، الدولة الدينية ، ولا ، المجتمع المقدس ، لأنه لا يعرف ، رجل الدين ، ولا ، المؤسسات الدينية ، فهو ينكر الوساطة ، بين الإنسان وربه ، ويرفض ، الكهانة والكهنوت ، ومن ثم فهو لا يحتاج لمجتمعاته - كي تتطور - ما يقابل هذه المعانى والأفكار والمؤسسات . أى لا يحتاج ، العلمانية ، ومؤسساتها . لأنه لم يشهد . فكرا شرعيا أو تطبيقا مثروعا . تلك الثنائية التى شهدتها أوروبا الكاثوليكية ، حيث نشأت «العلمانية» ، !

\* ، المجتمع العلمانى ، كما تحدد فى فكر أوروبا ، العلمانية ، وفي تطبيقات هذا الفكر له سمات وقسمات :

(أ) ، فقيمة تتميز بالتفعية ،<sup>(١)</sup> .. أى أنه يعلى من مقام ، المصلحة ، بحد الدلائل الأولية فى المجتمع .. فماذا بالإسلام عن هذه القسمة ؟ .. إن الإسلام هو الدين الذى يقدم . فى شتون المجتمع وسياسة الدولة وأمور الدنيا . «المصلحة» ، على ، النص ، .. وهو الذى يتحدث عن أن الشريعة : مقاصد وغايات .. والذى يجعل المرجع فى حسن الأمور وقبحها إلى الأمة الذى ترى وتقرر ما يحقق مصلحتها ، والله . سبحانه . وهو شارع ، النصوص ، ببارك رأى الأمة ، فى أمور الدنيا والمجتمع ، إذ القاعدة الإسلامية الشهيرة تقول : «ما رأه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن» ، !

(ب) والمجتمع العلمانى ، يساند التغيير ويدعو إلى التجديد ويدعمه ،<sup>(٢)</sup> فماذا فى إسلامنا عن هذه القسمة ؟

(١) المرجع السابق . مصطلح : مجتمع علمانى Secular Society .

(٢) المرجع السابق . مصطلح : مجتمع علمانى secular society .

إن إيمان الإسلام بقانون التطور ، وفي كل الميادين ، ليس له حدود - فهو سنة من سنن الله في الكون - ودعوة الإسلام للتجديد قد تعدد شئون الدنيا إلى شئون الدين .. وليس بعد حديث الرسول ﷺ : إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة عام من يجدد لها دينها<sup>(١)</sup> .. ليس بعد هذا الحديث دليل على تميز الإسلام وامتيازه بالإيمان بالتطور والتجدد ، في كل الميادين .. ومن الذي يقرأ لعمر بن الخطاب - في التربية والتعليم - كلماته التي تعنى : لا تقفوا بتعليم أولادكم عند علومكم ، فإنهم قد خلقوا لزمان غير زمانكم ؟! .. من الذي يقرأ هذه الكلمات وأمثالها ، ثم يفقد « التطور والتجدد » في نهج الإسلام وفكرة ، فيبحث عنه في « العلمانية » ؟! ..

( ج ) ويتميز المجتمع العلماني ، بفقدانه الاهتمام بما هو خارق للطبيعة ، (٢) .. فماذا في إسلامنا عن هذه القسمة ؟ إن انحياز الإسلام للعقل والعقلانية واضح ، وأكيد ، وحاسم ، مشهور .. والحديث فيه وعنده طويل (٣)! .. بل إن « خارق الطبيعة » ، وبالأحرى خارق العادة - المعجزة - الآية - التي تحدى بها نبى الإسلام - عليه الصلاة والسلام - قومه - وهو القرآن الكريم - قد جاء ليحلكم إلى العقل الذي جعله الله مناطاً للتکلیف . ودليلاً منه للإنسان كى يسترشد بپرایینه وبیهتدى ، حتى في أمور الألوهية والدين ..

( ١ ) رواه أبو داود .

( ٢ ) قاموس علم الاجتماع ) مصطلح : مجتمع علماني secular society

( ٣ ) انظر كتابنا : ( العرب والتحدي ) الفصل الثالث ، بالعقل انتصرت العروبة وانتشر الإسلام ، ص ٧٧ - ١٢٢ . طبعة الكويت سنة ١٩٨١ م .

فالعقل هو الحكم حتى في إطار النصوص ، وعليه تعرض آيات القرآن :  
أفارق الطبيعة ، الإسلامي الوحيد .

( د ) والمجتمع العلماني يتميز بعدم اهتمامه بالقيم المرتبطة بالنزعة التقليدية وبالاتجاه المحافظ ، (١) فماذا في إسلامنا عن هذه القسمة ؟ ..

هنا يميز الإسلام - ولا بد له من ذلك - بين القيم المعاوقة للتطور والتقدم -  
(الرجعية ) - وبين القيم التي تلعب دورا إيجابيا وتقدميا في حياة الأمة  
والمجتمع - رغم أنها موروثة وقديمة - فيرفض الأولى ؛ لضررها - لأنها  
موروثة وتقليدية - ويتبني الثانية ؛ لنفعها - لأنها موروثة وتقليدية - فالمعيار  
هو ، المصلحة ، و ، مصلحة مجموع الأمة ، على وجه التحديد ! ..

ثم .. هل حقا حدث أن رفض ، العلمانيون ، الأولياء مواريثتهم في القيم ؛  
لأنها موروثة وتقليدية ؟ ..

إن إحياءهم لتراثهم اليوناني ، ونمطه في حضارتهم الحديثة ، وكذلك دور  
ومكان النهيج ، الكلاسيكي ، ( التقليدي ) - في جهود النهضة الأولياء  
وعصرها ، شاهد صادق على أن مجتمعهم العلماني لم يعمم الرفض لكل ما هو  
تقليدي وموروث ! .. وما تبشير دعاء ، التغريب ، بينما بضرورة إدارة الظاهر  
للموروث التقليدي - بإطلاقـ إلا محاولةـ واعية أو غير واعيةـ لأن يخلـ  
ـ موروثنا ، المكان لـ وافقـ ، التغريبـ ؟ ! ..

---

( ١ ) ( قاموس علم الاجتماع ) مصطلح مجتمع علماني secular society

تلك هي مضمونين «العلمانية» .. وهذه هي سمات مجتمعها .. وفي المقارنة - الموجزة - بينها وبين معلم ، الإسلام السياسي والاجتماعي والحضاري ، تظهر جليّة حقيقة المقوله التي نذكرها ، والتي تقول : إنه لا مكان ، للعلمانية ، مع الإسلام . ولا حاجة بال المسلمين إليها ، إذا كانوا حقاً مسلمين يسترشدون بالإسلام ! ..



## الإسلام .. والكاثوليكية الأوروبية

ويعد هذه المقابلة الموجزة بين « العلمانية » وبين « الإسلام » ، لا نجد بدا من بعض التفصيل لهذه النقاط ، وذلك حتى لا يكون الحديث خاصاً بمن لا حاجة بهم إلى الأدلة ؛ لأنهم سلفاً مقتنعون ، أو أقرب إلى الاقتناع بما نقول؟!..

ونحن نسوق هذا « التفصيل » . - أيضاً . في عدد من النقاط :

١ - إن « العلمانية » تضع « العلم » . - المرتبط بالعالم ، وبما هو واقعى ودنيوى ومدنى . - تضعه مثابلاً ، بل ونفيضاً ، للدين . .. وذلك لنشأتها وتبلورها في بيئة حضارية شهدت صراعاً شهيراً ومريراً بين « الدين » ، كما قدمه اللاهوت الكاثوليكي في أوروبا ، وكما تصوره وصورة الرأي الرسمي للكنيسة الكاثوليكية ، وبين « العلم » ، الذي تأسست على قواعده النهضة الأوروبية الحديثة .

لقد استبدلت الكنيسة بالحياة السياسية في أوروبا طوال قرون عصورها الوسطى والمظلمة ، فأضفت « قداسة الحق الإلهي » على من حالفت وباركت ، ومحنت ، باللغة والحرمان ، على من نبذت وخانت .. ولقد فرضت بهذا الاستبداد على الحياة السياسية أسوأ النماذج التي عرفتها البشرية عبر تاريخها في الاستبداد؟!.. وكما يقول « جيبون » في كتابه ( اضمحلال الإمبراطورية

الرومانية وسقوطها) : فلقد كان الحاكم في ، الدولة الكنسية والحكومة الكنسية .. وهو من - بحكم تعليمه وتنشئته - أكثر الناس عداء للعقل والإنسانية والحرية . لقد تعلم - وهو عبد أسير لعقيدته - أن يؤمن ؛ لأنه من الحق أن يجعل كل ما يدعو إلى التحقيق ، وأن يحقر كل ما يستحق تقدير الرجل المتعقل ، وأن يعاقب الھفوة وكأنها جريمة ، وأن يكافئ الزهد والعزوبة كأعظم الفضائل ، وأن يضع القديسين المذكورين في التقويم فوق أبطال روما وحكماء آثينا ، وأن يعتبر كتاب القدس والصلب أداتين أكثر نفعاً من المحراث والنول .. (١) .

أما المعارضون لهذا الاستبداد الكنسي فقد كان مصيرهم ، الإعدام المعنوي ، بمراسيم ، اللعنة والحرمان ، .. ونموذج الإذلال الذي مارسه البابا جريجورى السابع ( ١٠٧٣ - ١٠٨٥ م ) للإمبراطور هنرى الرابع ( ١٠٥٠ - ١١٠٦ م ) شاهد يجسد هذا الاستبداد ، فحيثما اختلفا حول حق تعيين الأساقفة على إقطاعياتهم أعلن البابا ، حرمان ، الإمبراطور ، وأحل أتباعه الأمراء من ولائهم له ، فما كان من الإمبراطور إلا أن سعى إلى البابا تائبا ، فذهب إلى كانوسا ، سنة ١٠١٧ م يطلب الغفران ، وهناك مكث ثلاثة أيام ، حافي القدمين ، متذرعاً بالخيش ، وسط الثلوج المتتساقطة والمتراسكة في فناء قلعة كانوسا ، (٢) .

(١) (اضمحلال الإمبراطورية الرومانية وسقوطها) ج ٣ ص ٤٤٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م .

(٢) د . محمد حسين (الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر) ج ١ ص ٢٥٤ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م

فهل عرف الإسلام أو تاريخه صورة هذا الاستبداد الكنسي بالحكم ،  
وصورة هذا الإذلال الذي مارسته ، المؤسسة الدينية ، ؟ ! ..

لقد خلا تاريخ الإسلام من « المؤسسات الدينية » .. ومن « رجال الدين »  
ومن « الوساطة الدينية » .. وصورة الحاكم الإسلامي ، كما حددها المتكلمون  
والفقهاء في « شروط الخليفة » ، تشرط - ضمن ما تشرط - أن يكون « عالما » ،  
بالغاً في العلم مرتبة الاجتهاد ، وأن يكون « عادلا » ، بالغاً في العدالة حد  
« التقوى » ! .. وأن يكون « سائسا » للأمة ، بالشوري ، ذا دراية بفنون الحكم  
و عمران البلاد .. الخ .. الخ ..

وإذا كان تاريخ المسلمين قد شهد نماذج لحكام جهله ومستبدين ، فإن  
الإسلام وعلماءه لم يباركوا هؤلاء الحكام ، وإنما صنفوه تحت عنوان « الولاة  
المتغلبين » على السلطة « بالقهر » .. وظلت فريضة الأمر بالمعروف والنهي  
عن المنكر تدعى الأمة لتغيير « ولادة الجور والتغلب والاستبداد » .. ولم يعرف  
تاريخ المسلمين إضفاء القدسية الدينية على هؤلاء الولاة المستبددين ؟ ..

وكما استبدت الكنيسة الكاثوليكية الغربية بالحياة السياسية . على هذا النحو -  
فقد استبدت - وهي الجامدة الجاهلة - بالحياة الفكرية .. فأمامات تراث أوروبا  
اليوناني ، وقطعت تراصيلها الحضارى ، وأعاقت كل المبادرات العلمية ، وقبرت  
كل محاولات الاختراع واليقظة والتجدد .. فكان العلم - في نظرها - « سحرا  
أسود » ، تحرق كتبه ، ويحرق أهله .. وكما يقول د . كوبيت في كتابه ( تاريخ  
صراع العلم مع اللاهوت في العالم المسيحي ) ، فإن كل خطوة إلى الأمام في

## البحث عن المعرفة قد حوريت باسم الدين ،<sup>(١)</sup> !

لقد تميز هذا الواقع الأوروبي بمحاربة الكنيسة للعلم والعلماء ، وللعقل والعلقانية ، حتى افترضت هيمنتها الدينية بسيادة عصور الظلمة والانحطاط .. فأين هذا من الإسلام الذي جعل العلم فريضة شرعية وضرورة واجبة ، وليس مجرد حق ، من حقوق الإنسان ؟! .. وأين هذا الواقع الأوروبي من واقعنا الإسلامي الذي مكن لعلماء الكلام المسلمين من تأسيس الفلسفة الإسلامية على قواعد الدين ، فكانت فلسفة متدينة لدين قد تفلسف ؟! .. الأمر الذي جعل يجعل تطورنا التاريخي والفكري والحضاري ليس فقط مغايراً للنموذج الأوروبي ، بل وعلى النقيض منه .. فلقد ارتبطت هيمنة الدين هناك بسيادة الاستبداد وتكريس الجهالة وقيام عصور الظلمة والانحطاط .. على حين ارتبطت سيادة الشريعة الإسلامية في تاريخنا بعصور الازدهار والخلق والإبداع لأكثر الصفحات إشراقاً في تاريخ أمتنا ! .. كما كانت ، العثمانية ، التي أزاحت هيمنة الدين عن الواقع الأوروبي هي سبيل النهوض بذلك الواقع .. على حين كان الانحراف عن نهج الشريعة الإسلامية منذ سيطرة المماليك على الدولة الإسلامية - هو المدخل إلى عصر الانحطاط في تاريخ المسلمين ؟! ..

فأين هو وجه الشبه بين موقف الإسلام من العلم ، وموقف اللاهوت الكنسي من العلم ، حتى يكون « حلهم » العثماني هو ذات « حلنا » ؟! ..

---

(١) ( تاريخ البشرية ) ، القرن العشرون ، ج ٢ مجلد ١ ص ٢٨٦ . إعداد للجنة الدولية بإشراف منظمة اليونسكو . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .

إنه بصرف النظر عن الموقف الجوهرى للديانة المسيحية فى هذه القضية ، وعن الظلم الذى أحقته التفسيرات الكنسية برأى المسيحية الحقة فى «العلم» ، فالأمر الذى لا شك فيه أن عداء «الدين» ، «للعلم» ، والصراع بينهما ، هو «خاصية كاثوليكية - أوروبية» ، ولا وجه للشبه بين المقدمات والملابسات التى أثمرت هذا العداء وهذا الصراع وبين واقع الإسلام وموقفه ورأى أغلب تيارات الفكر الإسلامي ومذاهبه فى هذا الموضوع ..

ويزيد من وضوح هذه الحقيقة ورسوخها العلم بأن الإسلام لا يمد نطاق «علوم الوحي والشرع» إلى كل الميادين الدينوية ، التى ترك الفصل فيها والتفسير ، لعلوم العقل والتجربة الإنسانية<sup>(١)</sup> ، ومن ثم فقد تأخرت فيه «العلم» و«الدين» ، و«العقل» ، و«النقل» ، و«الحكمة» ، و«الشريعة» ، و«الدنيا» ، و«الآخرة» ، عن طريق تحديد الميادين لكل نمط فكري ، وعن طريق الجمع والتاليف والتوفيق ، بالوسطية الإسلامية التى تقيم التوازن بين ماءد فى الحضارة ، الكاثوليكية - الأوروبية ، متناقضات لا سبيل للجمع بينها ، فضلا عن التوفيق ، وعن طريق استخدامها جمِيعاً - فى نظره تكاملية - لتهذيب الإنسان وتطوير حياته ، باعتبار هذا التهذيب وذلك التطوير غير ممكни دون الاستعانة ، بالأقطاب ، المتعددة فى ظواهر الفكر والحياة .. وليس بقطب واحد من الظاهرة الواحدة ..

(١) انظر كتابنا ، الإسلام وقضايا العصر ، فصل ، الإسلام والعلوم التجريبية ، طبعة بيروت - الثانية سنة ١٩٨٤ م .

٢ . ويؤكد اختصاص «العلمانية» ، بالواقع الأوروبي والغربي ما استقرت عليه المسيحية من نظام ، الكهانة والكهنوت ، ذلك النظام الذي جعل بين الإنسان العادى وبين ربه وسيطا ، هو «رجل الدين» ، «الكاهن» ، الأمر الذى جعل هناك «طبقة» ، أو «فئة» احتكرت «رأى الرسمى» للدين ، بل وحق الحديث باسم السماء ! .. وما استتبع ذلك من إضفاء «القدسية» والقدسية على هؤلاء الرجال والمؤسسات التى أقاموها لهذا الدين ! .. وتلك أمور لم يعرفها الإسلام ، بل هو ينكرها ويشن عليها حربا شعواء ! ..

صحيح أن «الواقع التاريخي الإسلامي» ، قد شهد محاولات لتقليد المسيحية - دون قصد أو وعي - في هذه الآفة أحيانا ، فتحول بعض من «علماء الدين» الإسلامي إلى « رجال ، دين ، وزعموا لأنفسهم سلطانا في التحليل والتحريم» ، واحتكروا ، لآرائهم ، صلاحيات الرأى الوحيد . ومن ثم الرسمى - للإسلام ! .. رغم أن «اجتهاد» ، «المجتهد» . في الإسلام . لا يلزم غيره من «المجتهددين» ، بل ولا يلزم ، المقلدين ، لمجتهددين آخرين ... لكن هذا «التقليد» في هذه الآفة ، قد ظل «واقعاً تاريخياً» ، لم يعترف به الإسلام ، ولم يتحول إلى جزء من الدين .. بل ظل واقعاً مданاً من تيارات الفكر الإسلامي جمِيعاً ، ولم يصبح مقبولاً إلا في إطار المذهب الشيعي وحده ! .. ومن ثم فإن السبيل إلى مناهضة هذا الانحراف هو الإسلام ، وليس «العلمانية» ، التي تنفي الإسلام ! ..

وهذه الحقيقة تجعل الاحتكام - دائمًا وأبداً - في علاقة «العلم» ، «بالدين» ، إلى «الفكر» ، الإسلامي الذي آخرى بينهما ، والذي جعل «العلم» ، على إطلاقه

- فريضة دينية وضرورة شرعية واجبة ، وليس إلى « رجال ، الدين الذين صنفت آفاقهم عن بعض العلوم فناصبوها شيئاً غير قليل من العداء ! ..

٣ - إن مقام ، العقل ، الذى هو أداة العلم - فى الإسلام مقام لا تخطيء علوه وسموه البصيرة ، بل ولا البصر .... فمعجزته - القرآن الكريم - تتوجه إلى العقل ، وهو الحاكم بين ظواهر النصوص وبين ثمرات البراهين العقليّة إذا ما لاح التعارض بينهما ... ولقد أدى ذلك إلى تأسيس الحضارة العربية الإسلامية - وهي عقلانية في لها وجوهرها - على « الدين ، الإسلامي » وليس على استبعاده ، كما هو حال الحضارة الأوروبية الحديثة مع المسيحية ..

إننا يجب أن نعي تلك الحقيقة الجوهرية من حقائق التمايز بين حضارتنا والحضارة الغربية .. حقيقة أن « العقلانية الأوروبية » ، غير متدينة .. فقد تبلورت في الحقبة اليونانية - عندما لم يكن هناك « وحى » ، ولا « نقل » ، ولا ديانة سماوية - ... ثم كان ازدهارها وإحياؤها في العصر الحديث مرتکزاً على التحرر من الإطار المسيحي والتصورات اللاهوتية الكنسية في الأساس ، على حين تأسست « العقلانية الإسلامية » ، على يد المعتزلة ، وفي « علم الكلام الإسلامي » ، على الدين الإسلامي ! .. الأمر الذي جعل ويجعل « الفكر الديني للإسلام » ، و« النهج العقلاني » ، في الحضارة الإسلامية غصنين في شجرة واحدة ، شاهدين على انتفاء التعارض والتناقض بين « العلم » وبين « الدين » ، في محيط الإسلام ، وبنائه الحضاري .

٤ - إن كون الشريعة الإسلامية هي خاتمة الشرائع السماوية للبشرية

إنما يعني بلوغ الإنسانية سن رشدها ؛ فلم تعد صورة البشر هي صورة «الخراف الصنالة» ، وإنما أصبحت صورتها هي صورة الإنسان الذي استخلفه الله في عمارة الكون وسياسته ، وكرمه وفضله حتى على الملائكة ، وسخر له كل عوامل الطبيعة والكون وظواهرهما ، وجعله الخليفة المؤمن في هذه الحياة .. وبما يعنيه الرشد - أيضاً - من الاقتصاد في «الغيب والغيبيات» ، وترك الميادين الواسعة ، وال مجالات الجديدة ، والأفاق المستحدثة للعقل الإنساني وللتجرية الإنسانية .. بل لقد أصبح للعقل الإسلامي سلطان حتى في بعض مجالات «الغيب» ، فقال الأكثرون من علماء الإسلام : إن سبيل إدراك الألوهية هو العقل ، لا النصوص والمأثورات ، وصدق الجماهير الإسلامية على هذا الرأي عندما جعلت من حكمها الشانعة المأثورة : «ربنا عرفوه بالعقل» ! .. ورأينا الذين صنفوا العلوم - في حضارتنا - يضعون «العلم الإلهي» في باب «المعقولات» ، التي لا تبدل بتبدل الحضارات ، ولا تتغير بتغيير الديانات ، ولم يضعوا «العلم الإلهي» في باب «الشرعيات» ، «العلوم الشرعية»<sup>(١)</sup> ..

٥ - إن «الإسلام» : الدين ، لم يدع ما لقيصر لقيصر وما لله .. أى لم يعتزل أمور الدولة والسياسة والمجتمع .. وأيضاً فهو لم يضع لدولة المسلمين النظم والقوانين والنظريات .. وإنما اتخذ لنفسه موقفاً وسطاً في هذا الميدان متسقاً في ذلك مع النطط الحضاري الذي يتميز به في العديد من الأمور ..

---

(١) التهانوى (كتاب اصطلاحات الفنون) ج ١ ص ٤٦ - ٦٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م.

فلا أنه الشريعة الخاتمة ، وأن أمور الدولة والمجتمع والحياة في تطور مستمر ، كانت هناك استحالة في الوحي بنصوص حاكمة مفصلة لتنضبط واقعا يحركه التطور باستمرار ... وأنه لم يتغير موقف « الفصل » بين « الدين » و« الدنيا » - و« الدولة » منها . كان انحيازه لموقف « التمييز » بينهما .. فلا « فصل » ولا « وحدة » وإنما « تمييز » .. فهو لا يضع « النظم » ولا « النظريات » ، ولا « أغلب » « القوانين » - التي تركها للعقل والتجربة . وإنما « وضع » « الفلسفة » ، و« المثل » ، و« المعايير » ، و« المقاصد » ، و« الغايات » ، التي تمثل الأطر الحاكمة لهذه « النظريات » ، و« النظم » ، و« القوانين » ..

فهو قد جعل « الشوري » ، فلسفة للنظام السياسي ، دون أن يضع نظاما سياسيا محددا .. وجعل ملكية رقبة المال والثروة لله - سبحانه - والإنسان هو خليفة ونائبه ووكيله في هذا المال ، وتلك هي فلسفة نظامه المالي ، الذي يتحدد ويتطور على النحو الذي يقترب بالإنسان من تحقيق هذه الفلسفة .. كما يجعل « المصلحة » ، ونفي « الضرر والضرار » ، المعيار الذي يحكم أطر النظم والقوانين والنظريات . على اختلاف العصور والنظم والقوميات . التي تبدع وتصوغ . بالاجتهاد . لواقعها المتتطور : النظم والقوانين والنظريات ..

ومن ثم .. فنحن لسنا مواجهين بتلك الثنائية المتناقضة ، ولا بذلك الاستقطاب الحاد اللذين شهدتلهما الحضارة الغربية وواقعها ، وللذين جعلا الأمور هناك : أبيض ، أو أسود ، فقط ! .. والإجابة إما بـ « نعم » ، أو بـ « لا » ، فحسب ! .. فلذلك كانت . هناك . « العمانية » . بما تعنى من فصل الدين عن الدولة ، أو السعي لهدمه وانتزاع تأثيره وأثره من الدولة والمجتمع معا . كانت

، العلمانية ، أو ، الكهانة ، والسلطة الدينية ، والحكم بالحق الإلهي ، .. إما هذه؟ .. وأما تلك؟ .. ولا طريق بينهما هناك ! ..

نحن لسنا مواجهين بتلك الثانية ، ولا بأى من المقدمات والملابسات التى أثمرت نشأة ، العلمانية ، فى واقع الحضارة الغربية ... وحتى عندما نواجه القلة القليلة من «علماء» الدين الإسلامى الذين يحاولون أن يجعلوا من أنفسهم «كهنة ورجال دين» ، فإننا لا نواجههم ، بالعلمانية ، التى تعزل «الدين» عن «الدولة» ، وإنما نواجههم ، بالإسلام : الدين ، الذى ينكر الكهانة والسلطة الدينية ، والذى لم يحدد للمسلمين نظاماً معيناً ومفصلاً في الحكم ، أو في السياسة أو في الاقتصاد .. والذى - فى ذات الوقت - لم يدر ظهره لأمور الدنيا وشئون الدولة وسياسة المجتمع ، وإنما وضع القواعد العامة ، والأطر المرنة ، والقواعد الكلية ، ثم أطلق للعقل والتجربة العنان ليضعا النظم والقوانين والنظريات المتغيرة دائماً والمتطرفة أبداً ، وفق المصلحـة ، وعلى ضوء هذه «المثل» ، وـ«الكليات» ..

٦ - وأخيراً .. فإن هناك حقيقة باللغة الأهمية تتفىءى أي تشابه بين طبيعة الإسلام وحضارته وبين طبيعة المسيحية وحضارتها الغربية فى هذا الميدان .. ميدان الواقع الذى جعل «العلمانية» ، حلاً مقبولاً هناك ، على حين رأها ويراهـا شذوذـاً مرفوضـاً فى واقع الإسلام والمسلمـين ... ذلك أن «العلمانـية» ، فى الحضارة الغربية فوق أنها كانت رد الفعل الطبيعـى على استبداد الكهانـة الـكتـسـية بشـئونـ الدـولـةـ والمـجـتمـعـ المـادـيـةـ وـالـفـكـرـيـةـ ، وجـمـودـهاـ ، وـتـجاـوزـاتـهاـ .. فإنـ هـذـهـ «الـعلـمـانـيـةـ» ، كانتـ حلـ الطـبـيـعـىـ وـالـصـحـيـحـ فـىـ إطارـ الحـضـارـةـ المـسيـحـيـةـ .. ذلكـ

لأن المسيحية ديانة روحية ، ليس بها تشريع مدنى لحكم الدولة وسياسة المجتمع ، وهى قد دعت إلى ترك ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، وحددت كنیستها ميدانا لا تتعداه هو «خلاص الأرواح» .. ومن هنا ، فإن «الدولة» ، في ظل الديانة المسيحية ، لابد وأن تكون «علمانية» ، تفصل «الدين» عن مكان الهيمنة على المجتمع ومؤسساته الدينية ، فالعلمانية - فى الإطار المسيحى - لا تمثل عدواً على المسيحية ولا على كنیستها ، وإنما تمثل «التصحيح» ، الذى يعيد الكنيسة ولاهوتها إلى إطارهما الطبيعي والصحيح ! ..

أما فى ظل الحضارة الإسلامية فإن الدعوة إلى سيادة «العلمانية» تتجاوز فى الغرابة والشذوذ كونها مجرد «تقليد» للغرب ، وتبعية لحضارته ، واستعارة «حل» ، ليست له فى واقعنا ، مشكلة ، تستدعى ! .. تتجاوز هذه الدعوة ، فى الغرابة والشذوذ هذا النطاق ، لتصبح «عدوانا» على الدين الإسلامي الذى أجمع العلماء - مسلمون وغير مسلمين - على أنه : «عقيدة» و«شريعة» ، «دين» و«دولة» ، وليس مجرد رسالة روحية .. فالدولة فى ظل الإسلام - على عكس المسيحية - لا يستقيم لها أن تكون علمانية بحال من الأحوال !

وإذا كانت «النهضة» ، الأوروبية قد افترنت بالعلمانية ، بل وارتکزت عليها .. بعد أن افترن انحطاطها بهيمنة الدين والكنيسة على الدولة والمجتمع .. فإن مسيرة حضارتنا العربية الإسلامية قد كانت - فى هذا الأمر - على العكس والنفيض ! .. فقد افترنت النهضة العربية الإسلامية بهيمنة الشريعة الإسلامية على الدولة المدنية الإسلامية ، على حين كان الانحراف عن «إسلامية القانون» ، بداية طريق أمتنا إلى عصور الجمود والانحطاط .. هذا الانحراف

الذى بدأ المماليك عندما جاءوا به « ياسة » جنكيزخان ( ٥٦٢ - ١١٦٧ م ) فجعلوها القانون الذى يتحاكم إليه « الجندي » وتُخضع لأحكامه ، أجهزة الدولة ، الدواوين السلطانية . فأخرجوا « جهاز الدولة » من نطاق هيمنة شريعة الإسلام ! ..

ومقريرى ( ٨٤٥ - ٧٦٦ هـ / ١٤٤١ - ١٣٦٥ م ) يحكي هذه الحقيقة الهامة ، فى سياق حديثه عن معنى وأصل مصطلح « السياسة » ، فيقول : « أعلم أن الناس فى زماننا ، بل ومنذ الدولة التركية - ( المملوكية ) - بديار مصر والشام ، يرون أن الأحكام على قسمين : حكم الشرع . وحكم السياسة ... فالشريعة هي : ما شرع الله تعالى من الدين وأمر به ، كالصلة والحج وسائر أعمال البر ... والسياسة هي القانون الموضوع لرعاية الآداب والمصالح ، وانتظام الأحوال ... والسياسة نوعان : سياسة عادلة ، تخرج الحق من الظالم الفاجر ، فهي من الأحكام الشرعية .... وسياسة ظالمة ، فالشريعة تحرمها .... وليس ما يقوله أهل زماننا فى شيء من هذا ، وإنما هي كلمة « مُغْلِيَّة » ، أصلها « ياسة » ، فحرفها أهل مصر ، وزادوا بأولها سينا فقالوا : « سياسة » ، وأدخلوا عليها ألف واللام ، فظن من لا يعلم عنده أنها كلمة عربية ، وما الأمر فيها إلا ما قلت لك .... واسمع الآن كيف نشأت هذه الكلمة حتى انتشرت بمصر والشام ... إن جنكيزخان قرر قواعد وعقوبات أثبتتها فى كتاب سماه « ياسة » ، ومن الناس من يسميه « يسق » ، والأصل فى اسمه « ياسة » .. جعله شريعة لقومه فالالتزام أول المسلمين حكم القرآن .. فلما كثرت وقائع التتر فى بلاد المشرق والشمال وببلاد القبجاق ، وأسرروا كثيراً منهم وباعوه ،

تنقلوا في الأقطار ، واشترى الملك الصالح نجم الدين أيوب جماعة منهم سماهم البحرية ، ومنهم من ملك ديار مصر ، وأولهم المعز أبيك ... وكانوا إنما رُبوا بدار الإسلام ، ولقنو القرآن وعرفوا أحكام الملة المحمدية .. فجمعوا بين الحق والباطل ، وضمنوا الجيد إلى الردىء ، وفرضوا لقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة ، والصوم ، والزكاة ، والحج ، وناظروا به أمر الأوقاف والأيتام ، وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية .... واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكيزخان ، والاقتداء بحكم الياسة ، فلذلك نصبوا الحاجب ليقضى بينهم .. على مقتضى الياسة ، وجعلوا إليه - مع ذلك - النظر في قضايا الدواوين السلطانية ! ... (١)

فالمماليك هم الذين سنوا هذه السنة السيئة . سنة إخراج جهاز الدولة من إطار هيمنة الشريعة الإسلامية . ثم جاءت الغزوة الأوروبية الحديثة فأمعنت في السير على ذات الطريق ! ..

فالشبه بيننا - إذن - وبين واقع الحضارة الغربية وطبيعة ديانتها المسيحية ليس غائبا فقط ، وإنما كلاما . نحن وهم - على طرفي نقيض ! .. لقد أثمر خروجهم من سلطان الدين نهضتهم العملاقة ... بينما كان خروجنا من سلطان الشريعة بداية الجمود والانحطاط !!

فالعلمانية - إذن - ليست سبيلنا إلى التقدم .. بل ولا حتى لمواجهة القوى التي تتبنى تخلفنا الموروث وتتشبث به وتدافع عنه ... وإنما سبيلنا إلى التقدم

---

(١) المقريزى ( الخطط ) ج ٣ ص ٦٠ ، ٦١ ، ٦٣ . طبعة دار التحرير . القاهرة .

هو الواقعى والفقه بحقيقة موقف «الإسلام : الدين» من هذه القضية ، ذلك الموقف الذى ينكر ويرفض «العلمانية» رفضه لنفيضها - «الكهانة والسلطة الدينية والدولة الدينية» - كما شهدهما واقع الحضارة الغربية ..

وما الذين يختارون - هنا - «العلمانية» ، أو يسعون إلى ، الدولة الدينية ، إلا مقلدون - بوعى أو بغير وعى - للحضارة الغربية الغازية ، غافلين أو متغافلين عن أشياء جوهرية هي بالنسبة للمصطلح الثورى العربى والمسلم أساسية ، ومن بينها موقف «الإسلام : الدين» فى هذا الموضوع ! ..



## الدين والدولة

وإذا كنا نؤمن بصدق وصلاحية هذه الحقائق التي تنفي الشبه بين تطورنا وواقعنا وديتنا وبين ما يقابلها في المسيرة التطورية للحضارة الغربية - بصدق هذه القضية - فإننا نعلم أن قلة قليلة قد شذت عن المجرى العام لفكر الأمة فزعمت قيام التشابه في هذه القضية ، بينما وبين الحضارة الغربية المسيحية ، وجادلت في حقيقة أن الإسلام « دين ، و ، دولة » ، وقالت إنه - هو الآخر - مجرد رسالة روحية ، لا شأن لها بالدولة والسياسة والسلطان ! .. ولذلك وجب علينا الوفاء بما يكشف الشبهات عن حقيقة موقف الإسلام في هذا الموضوع ..

\* لقد ، ابتكر ، هذه الداعوى المرحوم الشيخ على عبد الرزاق ( ١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ / ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م ) في كتابه ( الإسلام وأصول الحكم ) ، فقال : « إن محمدا - صلى الله عليه وسلم - ما كان إلا رسولاً لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشوبها نزعنة ملك ولا حكومة ، وأنه - صلى الله عليه وسلم - لم يقم بتأسيس مملكة بالمعنى الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ما كان إلا رسولاً كإخوانه الخالدين من الرسل ، وما كان ملكاً ولا مؤسس دولة ، ولا داعياً إلى ملك (١) ... ! »

\* ولقد تابعه - في هذه الداعوى - جماعة من الذين غلبت على ثقافتهم فكرية التغريب ، .. وكانت ، حجتهم ، الأولى في هذه الداعوى هي خلو

( ١ ) على عبد الرزاق ( الإسلام وأصول الحكم ) ص ١٥٤ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

القرآن الكريم من الحديث عن محمد ﷺ كرجل دولة ، فقالوا : إن القرآن الكريم لم يجعل النبي العربي محمد بن عبد الله - عليه الصلاة والسلام - ملكاً أو رئيس دولة ، وظل ينعته بالنبي الرسول .. وليس من حقنا بأى حال من الأحوال أن نلتزم بغير ما جاء به القرآن الكريم ، ونستبدل به غيره . لم يكن النبي الإسلام في أى وقت من الأوقات ملكاً أو رئيس دولة ، وإنما ظل دائماً النبي الرسول (١) ...

\* ونحن إذا شئنا كشف الشبهات التي تلقيناها هذه الدعوى على حقيقة موقف الإسلام من « الدولة »، و« سياسة »، والأمة وتنظيم المجتمع ، وجب علينا أن نعلم أن كل تيارات الفكر الإسلامي السنّية وأعلام علمائها مجتمعون على أن « الدولة » ليست « ركناً »، ولا « أصلاً »، من أركان « الدين » وأصوله .. فهذه الأركان وأصولها قد حددها حديث الرسول ﷺ الذي يقول : « بنى الإسلام على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلاً ». (٢)

« والدولة »، « الإمامة »، « الخلافة »، كما يقول ابن تيمية (٦٦١ - ٥٧٢٨ هـ / ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م) - ليست ركناً من أركان « الإيمان »، « السنة » - ( وهي : الإيمان بالله ، والملائكة ، والكتب ، والرسل ، واليوم الآخر ، والقدر ) - .. ولاركتنا من أركان « الإحسان » - ( التي يجمعها : أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك ) (٣) ...

(١) د. محمد أحمد خلف الله ( النص والاجتهاد والحكم في الإسلام ) - دراسة - مجلة (العربي) الكويتية - عدد ٣٠٧ رمضان سنة ٤١٤٠ هـ / يونيو سنة ١٩٨٤ ص ٤٣ .

(٢) رواه البخاري ومسلم والترمذى والنمسانى وأبي حنبل .

(٣) ابن تيمية ( منهاج السنة النبوية ) ج ١ ص ٧٠ - ٧٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢ م .

ولم يقل أحد من هؤلاء الأعلام إن الوحي القرآني قد فصل للدولة الإسلامية نظاماً ، ولا أن الله قد أوجب على رسوله - في القرآن - إقامة الدولة ، كما أوجب إقامة أركان الإسلام وفريائض الدين وأصول الاعتقاد .. فـ ، الدين ، : وضع إلهي ، وهو ، في الرسالة الخاتمة ، قد اكتملت أركانه وعقائده وأصوله وشريعته في القرآن الكريم ، الذي لم تشتمل آياته على نظام الحكم ولا تشرع للدولة ولا تفصيل للحكومة التي يزكيها كى تسوس مجتمع الإسلام ..

وبالطبع ، فليس بين أهل الإسلام من يعتقد أن هذا ، السكت القرآني ، عن تفصيل شأن ، الدولة ، ونظام الحكم السياسي راجع إلى السهو أو القصور أو التقصير .. فحاشا لله وتنزه سبحانه .. لكن الذي يعتقد المسلمين هو أن القرآن - ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه - لما كان كتاب الرسالة الخاتمة ، فإنه قد وقف عند النهج والمقاصد والغايات والفلسفات في كل ما يتصل بالأمور التي هي محل موضوع للتغيير والتطور ، الذي هو قانون طبيعي وسنة من سنن الله في الكون الذي أبدعه ويرعاه .. ومن هذه الأمور .. إقامة ، الدولة ، وقيادة الأمة وسياسة المجتمعات ..

فكون ، الدولة ، ليست ركنا من أركان ، الدين ، لا يعني انتفاء العلاقة بينهما ، على نحو ما يفهم ، العلمانيون ، .. لا لما قدمنا من السبب الذي أخرجها من نطاق الثوابت الدينية فقط ، وإنما لأسباب أخرى تشهد لوجود العلاقة بين ، الدين ، و ، الدولة ، ، على النحو الذي تميز في الإسلام وتتميز به الإسلام ..

\* فالقرآن الكريم الذى لم يفرض على المسلمين إقامة « الدولة » . كواجب دينى . قد فرض عليهم من الواجبات الدينية ما يستحيل عليهم القيام به والوفاء بحقوقه إذا هم لم يقيموا « دولة ، الإسلام ! .. فهناك من فرائض الإسلام وواجباته الدينية حدود لابد لقيامها وإقامتها من « الولاية » و« الدولة » ، و« السلطة العامة » و« السلطان » .. ذلك مثل : جمع الزكاة من مصادرها ، ووضعها في مصارفها .. ومثل : القصاص وما يلزم له من تعديل للشهود ، وتنظيم للقضاء .. ومثل : رعاية المصالح الإسلامية ، على النحو الذي يجلب النفع ويمنع الضرر والضرار .. ومثل : تنظيم فريضة الشورى الإسلامية في أمر المسلمين .. ومثل : القيام بفريضة العلم .. ومثل : وضع الآية القرآنية التي توجب على المسلمين طاعة « أولى الأمر » منهم في التطبيق ، وذلك لأن القرآن الكريم قد توجه إلى ولاة الأمر ، أهل « الولاية » و« الدولة » ، و« السلطان » ، فأوجب عليهم أداء الأمانات . أمانات الولاية والسلطة العامة . إلى المحكومين « إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًا يَعْظُمُ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا »<sup>(١)</sup> ثم توجه . في الآية التي تلت هذه الآية - إلى الرعية والأمة ، فأوجب عليها طاعة أولى الأمر الذين ينهمضون بأداء هذه الأمانات « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاكُمُ الْأَمْرَ أَطِيعُو اللَّهَ وَأَطِيعُو الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مِنْكُمْ قَوْنَاتٌ تَنَازَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ

(١) النساء : ٥٨ .

**خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا** (١) .. فوجود « ولادة للأمر »، يجب عليهم أداء الأمانات إلى المحكومين .. وجود رعية تجب عليها طاعة « ولادة للأمر »، هؤلاء ، هي فرائض دينية لا سبيل إلى الوفاء بها إذا غابت « الدولة »، من عالم الإسلام والمسلمين .. هذه « الدولة »، ليست مطلق دولة ، من حيث النهج الذي تلتزم به والشرع الذي تحكم إليه ، وإنما هي « الدولة الإسلامية »، لأنها هي وحدها الأداة الكافية لإقامة الواجبات الشرعية الإسلامية التي لا تقوم ولا تقام إلا بهذه الأداة ! .. وهكذا نجد أن « الدولة »، رغم أنها ليست فريضة قرآنية ولا ركنا من أركان « الدين »، إلا أنه لا سبيل - في حال غيابها - إلى الوفاء بكل الفرائض القرآنية الاجتماعية ، والواجبات الإسلامية الكفائية ، التي يقع الإثم بتخلفها على الأمة جموع ، والتي كانت - لذلك ، أكد من فروض الأعيان !.. فوجوب « الدولة »، إسلامياً ، راجع إلى أنها مما لا سبيل إلى أداء الواجب الديني إلا به .. ومن هنا تأتي علاقتها وعلاقتها ، السياسة ، بـ « الدين »، في نهج الإسلام ! .. إنها « واجب مدنى »، اقتضاه ويقتضيه ، الواجب الدينى ، الذي فرضه الله على المؤمنين بالإسلام .

\* ويزيد هذه الحقيقة الإسلامية جلاءً ووضوحاً اتفاق المسلمين . - باستثناء أبي بكر الأصم ( ٢٧٩ هـ / ٨٩٢ م ) من المعتزلة . - و « النجادات » . - أتباع نجدة ابن عامر الحنفي ( ٦٩٦ - ٦٥٦ هـ / ٦٨٨ - ٦٥٦ م ) من الخوارج . اتفاقهم على « ضرورة الدولة ووجوبها ، شرعاً أو عقلاً ، أو للاعتبارين .. لأن « الناس يتظالمون فيما بينهم بالشره والحرص المركب في أخلاقهم ، فلذلك احتاجوا إلى

الحكام<sup>(١)</sup> .. ولأنَّ الإنسان مطبوع على الافتقار إلى جنسه ، واستعانته صفة لازمة لطبعه ، وخلقة قائمة في جوهره<sup>(٢)</sup> .. ولأنَّ صلاح الدنيا ، معتبر من وجهين :

أولهما : ما ينظام به أمور جملتها ..

والثاني : ما يصلح به حال كل واحد من أهلها<sup>(٣)</sup> ..

ومع اتفاق علماء الإسلام على « ضرورة » الدولة و « وجوبها » ، فإنهم قد اتفقوا - خلا الشيعة الإمامية - على أنها من « الفروع » ، وليس من أصول العقائد ولا من أركان الدين<sup>(٤)</sup> .. فهي واجب مدنى اقتضاه ويقتضيه الواجب الديني ، المشتمل على تحقيق الخير للإنسان في هذه الحياة ..

فهي ليست ركناً دينياً .. وإنما هي « واجب مدنى » ، و « ضرورة مدنية » ، لكن ليس بالمعنى الذي يقطع صلاتها وعلاقتها بالواجبات والفرائض الدينية ،

(١) الجاحظ ( رسائل الجاحظ ) ج ١ ص ١٦١ . تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

(٢) الماوردي ( أدب الدنيا والدين ) ص ١٣٢ . تحقيق مصطفى السقا . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

(٣) المصدر السابق . ص ١٣٤ .

(٤) انظر الغزالى ( الاقتصاد في الاعتقاد ) ص ١٣٤ . طبعة صبيح . القاهرة . بدون تاريخ . و ( فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ) ص ١٥ . طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧ م . والجرويني ( الإرشاد ) ص ٤١٠ . طبعة القاهرة ١٩٥٠ م . والإيجي ، والجرجاني ( شرح المواقف ) ج ٢ ص ٢٦١ . طبعة القاهرة سنة ١٣١١ هـ . والشهريستاني ( نهاية الإقدام ) ص ٤٧٨ طبعة جيوب . بدون تاريخ أو مكان الطبع ( مصورة ) وابن خلدون ( المقدمة ) ص ١٦٨ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .

على النحو الذى يقول به العلمانيون ؛ لأن قيام الكثير من الواجبات ، الدينية ، متوقف على تحقيق هذا الواجب ، المدنى ، .. و ، المدنية ، .. هنا - تعنى انتفاء ، الكهانة ، و ، الثيو-قراطية ، Theo-cracy عن طبيعة ، الدولة ، والسياسة فى الإسلام ، ولا تعنى العلمانية التى تفصل ، الدولة ، عن ، الدين ، .

\* ونحن إذا تأملنا موقف أبي بكر الصديق من قتال القبائل التى بقيت على إسلامها ، بعد وفاة الرسول ﷺ لكنها امتنعت عن تسليم زكاة أموالها إليه ، كخليفة للدولة الإسلامية .. إذا تأملنا هذا الموقف وجدناه نموذجاً جيداً للتعبير والبرهنة على طبيعة العلاقة بين ، الدين ، و ، الدولة ، فى نهج الإسلام .

فالذى رفضته هذه القبائل وارتدت عنه لم يكن ، دين ، الإسلام .. لأنهم ظلوا قائمين على الإيمان ، بالتوحيد ، الدينى فى الألوهية ، وعلى ، النبوة ، محمد ﷺ ، يصومون ، ويصلون ، ويحجون .. بل لقد ميز مالك بن نويرة (٦٣٤هـ / ٦٤٢م) وأصحابه الزكاة عن أموالهم ، لكنهم امتنعوا عن إعطائهم للدولة ، الجديدة : دولة الخلافة التى قامت بالمدينة عقب وفاة الرسول ﷺ .. وكانوا - فى هذا الموقف - مرتدین عن وحدة الدولة ، والتوحيد القومى ، رغم إيمانهم بالتوحيد الدينى ، الذى جاء به الإسلام ! ..

لكن ، أبا بكر الصديق ، - بعابرته السياسية التاريخية - لم يقبل منطق عمر ابن الخطاب الذى سأله معتبرضاً : كيف تقاتلهم وهم يشهدون أن لا إله إلا الله؟! .. وفي السنة النبوية أن من شهد بها فقد عصم ماله ودمه؟! .. لم يقبل أبو بكر هذا المنطق ، الذى وقف عند ، الدين ، ، ولم يبصر علاقته بـ ، الدولة ، فمع تسليمه بإيمان القوم - المرتدین - ، بالإسلام الدين ، ، رغم ارتدادهم عن

وحدة ، الدولة ، الإسلامية ، أبصار الصديق علاقة ، الدين ، بـ ، الدولة ، ،  
ورأى ، وحدة الدولة ، حقاً يقتضيه ، التوحيد في الدين ، ! ..

فجود ، دولة الخلافة ، يوملاذ . وهي ضرورة مدنية وواجب سياسي - كان  
السبيل لتنظيم ، الزكاة ، ، التي هي واجب ديني ، وركن من أركان الإسلام  
الدين .. وهذا هو المعنى الحقيقي والعميق لعبارة أبي بكر التي حسمت الحوار  
الذي دار حول مشروعية قتال هؤلاء المرتدين عن وحدة الدولة الإسلامية : إن  
الزكاة هي حق لا إله إلا الله؟! .. والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه  
لرسول الله لقاتلتهم عليه ، ! .. وبهذا المنطق الذي ربط به أبو بكر بين  
الدين ، و ، الدولة ، ، شرح الله صدر عمر بن الخطاب لرأي الصديق في هذا  
الموضوع الخطير! ..

بل لعلنا لا نغالي إذا قلنا : إن وجود ، دولة الخلافة ، - والتي حمّاها  
الصحابة ودعموها بقتالهم للمرتدين - رغم طابعها المدنى ، وانتفاء وصف  
«الواجب الديني ، والفرضية الدينية ، والدولة الدينية »، عنها . إن وجودها كان  
السبيل لما هو أكثر من إقامة ، فرضية الزكاة الدينية ، ، كركن من أركان الدين  
.. إذ أنها كانت السبب لإقامة الإسلام كله كدين .. فالدولة ، هي التي نشرت  
الإسلام خارج شبه الجزيرة ، بعد أن أعادت رفع أعلامه التي طواها العرب  
المرتدون .. ولو لاها لتهددت الإسلام مخاطر أن يصبح مجرد نحلة من النحل  
التي عرفها التاريخ ، أو ديانة يقف شرف التدين بها عند قلة من الناس .. لقد  
كانت هذه ، الدولة ، هي الأداة التي تحقق بها وعد الله سبحانه في قوله

الكريم : « إِنَّا نَحْنُ نَرَأُ لَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ »<sup>(١)</sup> ..

إن ، التشيع ، كمذهب . لم يبلغ في المنطق والاتساق والتماسك مبلغ  
الاعتزاز ، .. وعبرية الليث بن سعد ( ١٧٥ - ٩٤ هـ / ٧٩١ - ٧١٣ م )  
ومحمد بن جرير الطبرى ( ٢٢٤ - ٣١٠ هـ / ٨٣٩ - ٩٢٣ م ) في الفقه لا تقل  
- إن لم تزد . عن عبرية مالك بن أنس ( ٩٣ - ١٧٩ هـ / ٧٩٥ - ٧١٢ م )  
ومحمد بن إدريس الشافعى ( ١٥٠ - ٢٠٤ هـ / ٧٦٧ - ٨٢٠ م ) .. لكن وجود  
الجماعة المنظمة ، هو الذى ضمن البقاء لمذهب التشيع ، ولفقهه مالك  
والشافعى ، على حين ذاب الاعتزاز ، واندثر إبداع الليث والطبرى كفقهاء ! ..  
وهذا برهان على أهمية ، النظام والتنظيم ، بالنسبة لبقاء وانتشار الدعوات ..  
ويرهان على مكان ، الدولة ، رغم طابعها المدنى . من الإسلام كدين ..  
فتتميز طبيعتها عن طبيعة الدين ، وإن برأها من ، الكهانة والتلويقراطية ، إلا  
أنه لا يقطع الصلات بينها وبين الدين ، على التحو الذى يقول به العلمانيون ،  
فهى واجبة ، بنظر الإسلام ، وضرورة شرعية سياسية ؛ لأن فى تخلفها - رغم  
كونها من ، الفروع ، - تخلف كثير من ، الأصول ، والواجبات التى فرضها  
الدين ! ..

على أن أبلغ رد على ، العلمانيين ، - القائلين ، بعلمانية الإسلام ، - والذين  
يدعون أنه ، دين ، ورسالة روحية مخضنة ، وليس ، دولة ، و ، سياسة ،  
ولذلك يزعمون أن محمدا ﷺ لم يؤسس دولة ولم يقم حكومة ولم يكن قائدا

---

(١) الحجر : ٩ .

- يا رسول الله : إن بيننا وبين الرجال - (يهود يشرب) - حبالا ، وإننا  
قاطعواها ، فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ، ثم أظهرك الله ، أن ترجع إلى  
قومك وتدعنا ؟ ! .

جوابا على هذا التساؤل قال <sup>عليه السلام</sup> - وهو يرثى - : بل الدم الدم ،  
والهدم الهدم - (أى منزل فى منازلكم .. وقبرى فى مقابركم .. ومن  
طلب دمكم فقد طلب دمى !) - أنا منكم ، وأنتم منى ، أحارب من  
حاربتم وأسلام من سالمتم !

ولقد طلب النبي من هذه « الجمعية التأسيسية » ، أن يختاروا منهم القيادة ،  
التي كانت بمثابة وزراء الرسول ومستشارى حكومته بين الأنصار .. فقال :  
أخرجوا إلى منكم اثنى عشر يكونون على قومهم بما فيهم ،  
فاختاروا تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس (١) .

\* فلما هاجر النبي <sup>عليه السلام</sup> والمؤمنون من أهل مكة إلى المدينة ، وجد بها إلى  
جانب من آمن بالإسلام من الأوس والخزرج - (الأنصار) - قطاعات من  
قبائل المدينة العربية قد تدين باليهودية .. فاتفق وممثلى هذه القطاعات  
والجماعات التي لم تدخل بعد في « الدين الجديد » على أن يدخلوا في « الدولة  
الجديدة » كجزء من رعيتها السياسية ، مع احتفاظهم بحرية الاعتقاد الدينى ..  
فتكونت الرعية السياسية للدولة الوليدة ، التي قاد الرسول حكومتها ، من

---

(١) رفاعة الطهطاوى (الأعمال الكاملة) ج ٤ ص ١٥٩ ، ١٦٠ دراسة وتحقيق د .  
محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م .

المؤمنين بالإسلام - مهاجرين وأنصار - ومن العرب الذين بقوا على يهوديتهم .. ولهذه الدولة وضع الرسول دستورا بلغت « مواده » نحو مائة ، ينظم كل شئون الدولة في السلم وال الحرب ، وفي التعاون الأدبى والإتفاق المادى ، وفيما هو خاص بكل قبيلة وما هو عام في الرعية السياسية الجديدة .. وفي الموقف من الخارجيين على هذا الدستور .. وفي حرمة الوطن الجديد وحدوده .. وفي علاقات هذه الرعية الجديدة بمشاركة فريش ، أعداء هذه الدولة الوليدة .. وفي المرجع عند الاختلاف على شأن من شأن شئون هذه الرعية دولتها .. الخ .. الخ .. الخ ..

ولقد سمي المؤرخون هذا « الدستور » مرة بـ « الصحيفة » ، ومرة بـ « الكتاب » .. لأنه قد تحدث - في مواده - عن هذه الرعية السياسية لهذه الدولة الجديدة حينا باسم « أهل هذه الصحيفة » ، وحيانا باسم « أهل هذا الكتاب » ..

ففي هذا الواقع الجديد وجدنا « أمة مؤمنة » ، تتالف من المهاجرين والأنصار الذين أقام عقد « المواحة » ، بينهم رياطا وثيقا في « الحق » وفي « سبل العيش » .. ووجدنا مع المهاجرين والأنصار هذه الجماعة العربية المتهددة ، التي دخلت مع المؤمنين في إطار « الرعية السياسية » ، أي « الأمة السياسية - والقومية » للدولة الجديدة .. ووجدنا هذا الدستور - الذي هو غير القرآن : دستور الجماعة المؤمنة - وجدنا هذا الدستور السياسي يتحدث عن أبرز جماعتين تتكون منهما هذه « الأمة السياسية الجديدة » ، فيقول عن المهاجرين والأنصار - أمة الدين -

إنهم ، أمة واحدة من دون الناس .. ثم - بعد أن عَدَ قبائلهم - يُعدّ قبائل العرب المتهوّدة ؛ ليخلص لتقرير ولادة هذا الكيان السياسي وـ «الأمة السياسية» ، فيقول : « وأن يهود بنى عوف وبنى النجار وبنى الحارث .. الخ .. الخ .. الخ ... أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ... وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة ، والبر دون الإثم .. . »

ثم يقرر هيمنة الإسلام كدين ، وقيادة محمد ﷺ في هذا الكيان السياسي الجديد والدولة الوليدة ، فينص في إحدى « مواده » على : « ... وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده ، فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله (١) ... . »

فهي - إذن - « دولة » ... سبق قيامها « عقد تأسيس » .. وقام لها « دستور » لا زالت مواده المحكمة الصياغة تجذب إعجاب أرباب هذا الفن من الفقهاء الدستوريين؟!..

\* وإذا كانت أحداث الحرب والقتال ووقائع الغزوات والسرایا والبعوث قد شغلت الحيز الأكبر من صفحات مصادر السيرة النبوية ومراجع التاريخ التي أرخت للحقيقة المدنية من عصربعثة ، حتى لقد توارت في هذه المصادر ، معالم « الدولة » وأركان « الحكومة » وأدوات « الولاية » ودوائر « السلطة »

---

(١) انظر نص هذه « الصحيفة » الكتاب ، في أمهات كتب السيرة النبوية .. ولقد أوردته التويري في ( نهاية الأربع ج ١٦ ص ٣٤٨ - ٣٥١ . طبعة دار الكتب المصرية ) . وانظره كذلك في ( مجموعه الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ) ص ١٥ - ٢١ . جمع وتحقيق محمد حميد الله الحيدر أبادى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م .

والسلطنة ، التي قامت للإسلام والمسلمين في هذه الحقبة ... إذا كان ذلك قد حدث لمصادر السيرة ومراجع التاريخ ... فإن مصادر السنة النبوية وصحاح الحديث النبوي وجواب معه قد ظلت الديوان الأعظم الذي بقيت فيه - متفرقة ومتناشرة - معالم هذه الدولة وأمارات ، محمد ، الحاكم ، وقائد المجتمع ، وسائل الأمة ، ورجل الدولة ، ..

ولقد فيض الله لهذه القسمة التي تمثل المنطلق لتراث الإسلام السياسي عالماً أبحر في محيط السنة ، وال نقط منه اللبنات التي أقامت معالم ، دولة المدينة ، شامخة وبارزة ومتألقة للناظرين .. وهذا العالم هو : الخزاعي ، أبو الحسن على ابن محمد بن أحمد بن موسى بن مسعود بن موسى بن أبي غفرة الخزاعي (٧١٠ - ٧٨٩ هـ / ١٠٢٦ - ١١٠٣ م) .. أما كتابه الذي تفرد في تراثنا بكونه ديوان معالم دولة الرسول . عليه السلام فهو كتاب ( تحرير الدلالات السمعية ) (١) .. ومن هذا الكتاب الذي هو جماع ما تناثر في مصادر الحديث النبوي من أخبار ، الدولة ، ومعالمها وأركانها ودوائرها وأدواتها ووظائفها ندرك أننا بيازاء ، دولة ، كاملة الأركان ، تامة المعالم ، قياساً على العصر والواقع الذي قامت فيه ونهضت لضبط شلونه وتلبية احتياجات الرعية فيه ..

(أ) فعلى رأس هذه الدولة كان القائد والأمير وولي الأمر والإمام : محمد ابن عبد الله .. وكان له وزراء ومشيرون ، اشتهر منهم : هيلة العشرة .

(١) انظر خلاصة هذا الكتاب في (الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوى ) ج ٤ ص ٤٨١ - ٧٦٥ . وانظر نصه في ثانيا كتاب ( نظام الحكومة النبوية المسمى الترائب الإدارية ) لعبد الحى الكتانى ج ١ ، ٢ طبعة بيروت . دار الكتاب العربى .

المهاجرون الأولون - ونقباء الأنصار الائنا عشر .. وكان هناك من اختص  
بالحجابة ، و السقاية ، و الكتابة ، و الترجمة ، و حمل الخاتم ،  
و إمارة الحج ، .. الخ .. الخ ..

( ب ) وفي فقه الديار كانت هناك : عمالات ، : تعليم القرآن ، ...  
و تعليم الكتابة والقراءة ، .. و الإفتاء ، ... و تعليم الفقه ، ... و إماماة  
الصلوة ، ... و الأذان ، .. الخ .. الخ ..

( ج ) وفي العلاقات الخارجية والإعلام كان هناك : السفراء ، ...  
و الترجمة ، ... و الشعراء ، ... و الخطباء ، .. الخ .. الخ ..

( د ) وفي القطاع الحربي : كان هناك - غير ، أمراء الفئال وجنده ، - :  
كتاب الجيش ، ... و فارضوا العطاء ، ... و العرفاء : رؤساء الجندي ، الخ ..  
الخ ..

( ه ) وعلى النواحي كان هناك ولاة وأمراء الأقاليم .. وفيها كان القضاة  
.. وعمال الجباية والخراج .. والقائم على الحمى .. وصاحب المساحة ..  
وعمال الزكاة والصدقات .. والخارصون للثمار .. كما كان هناك ، فارضوا  
المواريث ، ... و فارضوا النفقات ، .. الخ .. الخ ..

( و ) كذلك كان هناك من يقوم بمهمة ، المحاسب ، .. و صاحب  
الحسس ، .. و متولى حراسة المدينة ، .. و العين : الجاسوس ، .. و السجان ،  
.. و المنادى ، .. و مقيم الحدود ، .. و متولى التطبيب والعلاج ، ..  
الخ .. الخ ..

( ز ) وعند الغزو كان هناك : « أمراء الجهاد » . و ، المستخلفون على المدينة .. ومن « يستنفر الناس للقتال » . و « صاحب السلاح » ... و « صاحب اللواء » ... و « أمراء أقسام الجيش الخمسة » . و « حراس القائد » . - عليه الصلاة والسلام . ... و « القائمون على متاع السفر » .. ومن « يخذلون الأعداء » .. ومن « يبشرون بالنصر » . الخ .. الخ ..

وكثر من هذه الوظائف الإدارية كان لها أربابها الذين عينهم الرسول فيها ابتداء ، أو أقر لهم على مهنتهم وحرفهم .. ومنهم من عزله عن وظيفته وعين فيها البديل ..

فحنن أمم ، دولة ، اكتملت لها المعالم والمقومات .. نشأت كضرورة افتضالها الدفاع عن حرية العقيدة الجديدة وحرية الدعوة والدعوة للدين الجديد ... وكضرورة لإقامة شريعة الإسلام ، وتنظيم المجتمع الذي قام بالمدينة بعد هجرة الرسول . عليه الصلاة والسلام . .

\* ولقد كان المصطلح المعتبر عن الإمارة والسياسة وشئون الدولة ، في ذلك التاريخ ، هو مصطلح « الأمر » .. ومنه كان « الانتمار » . و « الأمير » .. ولتميز « الأمر » عن « الوحي والدين الخالص » . كان الأمر شورى في شرعة الإسلام .. وكانت الشورى قريضة إلهية وجبت على الرسول ﷺ « وَشَارِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ »<sup>(١)</sup> .. وصفة للمؤمنين ، بنص القرآن الكريم « وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ »<sup>(٢)</sup> .. وكما كان الرسول معصوما في البلاغ عن الله سبحانه ،

(١) آل عمران: ١٥٩ .

(٢) الشورى: ٣٨ .

لا ينطق فيه عن الهوى ؛ لأن بلاغه هذا وحى يوحى .. فلقد كان في « الأمر »  
السياسة ، مجتهداً ومستشاراً .. فهو في البلاغ الديني : بشر يوحى إليه .. وفي  
سياسة الدولة : بشر يجتهد ويستشير .. ومن هنا يأتي المعلم الثاني من معالم  
ـ دولة ، الإسلام ، والذى به تتميز عن « دولة الكهانة » ، وـ « الدولة الدينية » ،  
التي عرفتها الحضارات غير الإسلامية ، تستبد بها فئة خاصة بزعم أنها  
مفوضة للحكم بالحق الإلهي ..

فهل هناك - بعد هذا الذي قدمنا - مجال لزعم علماني يدعى أصحابه أن  
الإسلام ، دين ، لا ، دولة ، ورسالة روحية محضة لا علاقة لها بسياسة  
المجتمع .. وأن رسوله - عليه الصلاة والسلام - مakan إلا رسولًا ، كالذين  
سبقوه ، لم يَقُمْ دولة ، ولم يرأس حكومة ، ولم يسس المجتمع الذي عاش  
فيه .. !؟؟ ..

لا نظن أن هناك مجالاً لزعم الذين أجهدوا الحقيقة ليقرروا « علمانية  
الإسلام » ! ..



## حضارتنا .. والعلمانية

وإذا لم يكن ، الإسلام : الدين ، .. ولا ، دولة الإسلام ، التي قامت بالمدينة ، على عهد رسول الله ﷺ قد عرفا العلمانية ، بمعنى فصل الدين عن السياسة والدولة .. فهل عرفتها حضارة الإسلام على عهد ازدهارها ؟؟ .. وهل كان لها مكان في فكر الإسلام السياسي ، الذي أبدعه هذه الحضارة ، بواسطة التيارات الفكرية الأساسية ، في مباحث «الخلافة والإمامية والسلطة والسلطنة» ؟؟ ..

إن ، الإسلام : الدين ، عندما مد لفكه العقلاني خيوطاً تلاقت وتلامست بمواريث الأمم والشعوب التي دخلت في رعاية الدولة العربية الإسلامية بعد عصر الفتوحات ، قد أثمر - بدءاً من ، عصر التدوين ، - بناء ، الحضارة العربية الإسلامية ، .. وفي هذه الحضارة ، فإن ، العلمانية ، وعزل ، الدين ، عن ، الدولة ، و ، الفصل ، بينهما لم تكن قضية مطروحة على العقل العربي المسلم وهو يقيم بناء حضارته العربية الإسلامية .. وإنما القضية التي طرحت يومئذ هي : طبيعة السلطة السياسية في الدولة ومؤسساتها ، .. هل هي دينية ؟.. الحاكم فيها نائب عن السماء ؟.. هي التي تعينه ؛ ليحكم بقانون إلهي لا دخل للبشر في سنه أو تعديله ؟ كما لا دخل لهم في الشورى أو الاختيار والتعيين ولا العزل لهذا الحاكم !.. لأن الإمامة أصل من أصول الدين !!!

وبذلك قالت الشيعة ، وانفردت دون سائر فرق الإسلام ومذاهبه وتياراته الفكرية .. ومن ثم فقد مثل هذا الرأى ، نتوءا ، في الحضارة الإسلامية ، ولم يصبح في يوم من الأيام قسمة من قسماتها .

وفي مقابل هذا ، النتوء ، الشيعي كان اجتماع كل فرق الإسلام - غير الشيعية . واتفاقها على أن السلطة العليا في الدولة ذات طبيعة مدنية .. والأمة - بواسطة مماثلها - هي التي تختار صاحب هذه السلطة وتعيينه وتباعيه .. ثم هي الرقيبة عليه ، والمحاسبة له ، ومن حقها - بل من واجبها - عزله ، إن هو خالف العهد وشروط التفويض ، وإن بالثورة .. وهو لا يعدو أن يكون منفذًا للقانون الذي هو ثمرة للشوري والرأي والاجتهاد ، والوضع البشري ، في إطار الكليات والوصايا والمثل العليا وال العامة ، التي هي ثوابت الدين وروح السماء .. لأن الخلافة والإمامية والدولة والسلطنة من الفروع المتعلقة بمصالح الدنيا ، ولن يست من أصول الدين ..

بذلك قالت كل فرق الإسلام وتياراته الفكرية - غير الشيعة - على وجه الإجمال ، مع اختلاف في بعض الجزئيات والتفاصيل ..

فمضمنون ، العلمانية ، إذن - وهو فصل الدين عن الدولة . في إطار هذه الحضارة العربية الإسلامية - مرفوض ، بل وغير وارد الذكر ، من كل التيارات .. لأن الشيعة - رغم اختلاف الدافع والمنظفات والغايات . قد قالوا في هذه القضية بشبه ما قالت به الكنيسة الكاثوليكية في أوروبا العصور الوسطى ، وهو القول الذي نشأت ، العلمانية ، لتناصبه العداء .. أى أن رفض الشيعة ، للعلمانية ، حاسم وشديد وأكيد ..

وأما غير الشيعة - من تيارات الإسلام الفكرية - فهم وإن لم يقولوا بما يساوى «الحكم بالحق الإلهي»، و«وحدة السلطتين»، الدينية والزمنية، إلا أنهم لم يقولوا «بفصل»، الدين عن الدولة، أو استبعاده من شؤون المجتمع السياسية والاجتماعية والاقتصادية، فضلاً عن الأخلاقية، وإنما قالوا فولا وسطاً بين هذين الموقفين المتطرفين، والممثلين لقطبي الظاهرة، وهذا القول الوسط الذي اختاروه قد جمعوا فيه شيئاً من هذا الطرف وشيئاً من ذلك الطرف، وكانت نظرتهم ونظرتهم في هذه القضية - برأينا - التعبير عن خاصية الحضارة العربية الإسلامية في «الوسطية.. والموازنة.. والتوازن»، ورفض التطرف الذي يمسك واحداً من أطراف الظاهرة، غالباً عن الموقف الوسطى الموقف والموقف بين ما يحسب البعض متناقضات لا سبيل إلى الجمع بينهما، فضلاً عن التوفيق والتاليف.. وهذا الموقف الوسط هو الذي نسميه: «الدين»، و«الدولة».. وفيه:

(أ) يكون الحاكم الأعلى في المجتمع - (الدولة) - نائباً عن الأمة ووكيلاً لها فيما تفوّصه إليه من سلطات.. ولها عليه الرقابة والحساب والعزل ، عند الإخلال بشروط التفويض .. فالخليفة - هنا - ليس خليفة عن الله ولا نائباً عن السماء ..

(ب) كما يكون - في الأساس - منفذًا للقانون الذي يضعه مجتهدو الأمة وأهل الخبرة بشلونها ، بالشوري والرأي والنظر ، في إطار كليات الدين ومثله العليا ووصاياته العامة .. أى أن الأمة - هنا - هي مصدر السلطات ، شريطة أن تقييد سلطاتها بالوصايات الدينية المتمثلة في النصوص القطعية الثبوت والقطعية

الدالة ، طالما بقيت هذه النصوص محققة لمصلحة الأمة في مجموعها ، وإلا قدمت المصلحة على هذه النصوص .. لأن الشريعة - في السياسة والدولة والعمان - مقاصد ، ورأس هذه المقاصد ومحورها وجماعها هو تحقيق مصلحة الأمة الكافلة لسعادتها في الدنيا والآخرة ..

(ج) «فلالدين» ، مدخل في «الدولة» ، لكنه لا يرقى إلى مستوى «الوحدة» .. كما أن علاقتهما لا تنزل إلى مستوى «الفصل» ، بينهما ، وإنما هو «التمييز» بين «الدين» و«الدولة» .. فالتمييز ، هو المصطلح الأصح والأدق للتعبير عن نوع هذه العلاقة بينهما ..

ولقد زكي هذا النهج الوسطى الذي مثل جوهر موقف الحضارة العربية الإسلامية في هذه القضية المحورية ، أن «الإسلام : الدين» ، لم يعترف لبشر - بعد الرسول ﷺ - بسلطة دينية ، بل لقد وقف بسلطان النبي الدينى عند حدود ما هو «دين» ، ويبلغ عن الله سبحانه ، وياكمال الدين والشريعة ، وانتقال الرسول ﷺ إلى الرفيق الأعلى ، انقضى زمن الوحي ، وبلغت الإنسانية طور الرشد ، عندما أوكلها الله إلى وكيليه عندها : الكتاب . وهو القرآن الكريم . والعقل الذى جعله الله من أجل القوى الإنسانية .. بل أجلها على الإطلاق .. ومن ثم ، فقد كان طبيعيا - في هذا النهج الإسلامي الوسطى - أن ترفض «العلمانية» ، وأن يرفض نقيضها - الحكم بالحق الإلهى - ووحدة السلطات : الدينية ، والزمنية ؛ لأن كليهما قد قام في مناخ فكري وعملى كان الاعتقاد بالكهانة ، و«الكهنوت» ، و«السلطة الدينية» ، فيه مسلمة من المسلمين ..

ولذلك فإننا نستطيع أن نقول : إن موقف الحضارة العربية الإسلامية هذا كان هو التطبيق - في مجال السياسة والدولة - لموقف «الإسلام» الذي ينكر وجود «سلطة دينية»، ليشر - خارج نطاق الموعظة والإرشاد - والذى لم يحدد للحكم في الدولة نظماً محددة ومفصلة ، ولم يضع نظريات ثابتة ودائمة ، ولم يسن قوانين جامعة وشاملة .. كما أنه لم يهمل ذلك بالكلية ، وإنما توسط في الأمر ، فوقف عند تحديد المقاصد والفلسفات والغايات التي صاغها في صورة «مثل عليا» و«وصايا» و«كليات» و«أطر» حاكمة ومرنة في ذات الوقت ثم ضرب - بأيات الأحكام - الأمثلة على نماذج التشريع والتقويم لنهيده بهذه الأمثلة على درب الخلق والإبداع والإضافة والتجديد ! ..

ونحن إذا شئنا الإشارة إلى الأدلة والمعالم التي استندت إليها حضارتنا في اتخاذ «التمييز» بين «الدين» و«الدولة»، نهجاً وسبيلًا تميزت به عن غيرها من الحضارات .. فإن بالاستطاعة أن نقول :

١ - إن صحابة الرسول ﷺ كانوا يسألونه . في الكثير من المواقف التي يدلّى فيها برأيه أو يتخذ فيها قراره . ذلك السؤال الشهير : «يارسول الله ، أهو الوحي؟ .. أم الرأي والمشورة؟...» .. فإن قال لهم : إنه الوحي .. كان منهم السمع والطاعة ، وإسلام الوجه لله ، لأنّه ، الدين ، الحالص والبلاغ عن الله .. وإن قال لهم : إنه الرأي .. كانت منهم الشورى ، والأخذ والرد ، والنقد والتصويب ، لأنّها ، السياسة والدنيا ، ..

٢ - إن الرسول ﷺ قد نبه على ما يعنيه كون الإسلام خاتم الرسالات ، في مجال الدولة والسياسة ، فعلمنا أن طبيعة السلطة في الدولة والمجتمع ، عند

الأمم السابقة ، كانت - في الغالب - دينية ، خالصة ؛ لاستمرار النبوة ، الأمر الذي جعل « الملك » و « النبوة » مقتربتين أو متهددين في غالب الأحيان .. أما بعد ختام طور النبوة والرسالة بمحمد ﷺ فإن السلطان الديني للبشر قد انطوت أعلامه عن ميدان الحكم والسياسة والدولة ، وأنفردت به الشريعة وأحكامها .. ينبعنا إلى ما عدناه الإسلام من تطور وتطور في مسيرة الإنسان على هذا الدرب فيقول - فيما يرويه عنه أبو هريرة - : إن بنى إسرائيل كانت تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وإنه لا نبى بعدي ، وأنه سيكون خلفاء<sup>(١)</sup> ..

فنحن أمام طور جديد أثمره تطور حاسم في مسيرة الإنسانية على درب السياسة والحكم والدولة ، غير من طبيعة السلطة في هذه الميادين ومؤسساتها .

٣ - وفي غزوة بدر .. وبعد أن عسكر الرسول ﷺ بجيش المسلمين استعداداً للقتال ، سأله المسلمون بلسان الصحابي « الحباب بن المنذر » ، عن « طبيعة » قراره هذا ؟ .. هل هو « دين » فله الطاعة والتسليم .. أم هو « سياسة ورأى » ، فيخضع للشوري والبحث والتعديل ؟؟ .. سأله الحباب بن المنذر :

« يارسول الله : أرأيت هذا المنزل ، أمنزل أنزل لكه الله ، فليس لنا أن نتقدمه أو نتأخر عنه ؟ .. أم هو الرأى وال الحرب والمكيدة ؟ .. »

فقال ﷺ :

« بل هو الرأى وال الحرب والمكيدة .. »

(١) رواه البخاري وابن ماجة وابن حبيب .

فقال الحباب :

« يا رسول الله : إن هذا ليس لك بمنزل ! .. فانهض بنا حتى نأتى أدنى ماء من القوم - ( قريش ) - فتنزله ، ونغير ما وراءه من القلب - ( الآبار ) - ثم نبني عليه حوضا ، فنملؤه ماء ، ونشرب ولا يشربون ! .. »

فاستحسن الرسول رأى الحباب ، و فعله<sup>(١)</sup> ..

فهنا « تمييز » - من المسلمين ومن الرسول - بين ما هو دين خالص ، وما هو سياسة لأمر الجيش ، كشأن من شؤون الدولة ، والدنيا ، ..

٤ - وفي غزوة الخندق - ( سنة ٥٥ هـ ) - .. عندما اشتد الأمر على المسلمين في « المدينة » ، المحاصرة ، سعى الرسول ﷺ إلى عقد « معاهدة » مع قادة « غطفان » وأهل « نجد » ، يخلون بموجبها عن حلفهم مع قريش ، ويكونون حصارهم للمدينة ، لقاء حصولهم على ثلث ثمار المدينة .. وبعد أن نفت المفاوضات ، وأعد مشروع المعاهدة ، وقبل إمضانه ، استشار الرسول قائدي الأنصار : سعد بن معاذ ( ٥٥ هـ / ٦٢٦ م ) وسعد بن عبادة ( ١٤ هـ / ٦٣٥ م ) : فدار بينهم هذا الحوار الذي بدأه سعد بن معاذ :

« يا رسول الله : أهذا أمر تحبه فتصنعته لك ؟! .. أو شيء أمرك الله به فسمع له ونطع ؟ أو أمر تصنعه لنا ؟! .. »

- بل أمر أصنعه لكم . والله ما أصنعه إلا لأنني قد رأيت العرب قد رمتكم عن قوس واحدة ! ..

(١) ابن عبد البر ( الدرر في اختصار المغازي والسير ) ص ١٣ . تحقيق : د . شوفى صيف . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

- يارسول الله : والله لقد كنا نحن وهؤلاء القوم على الشرك بالله وعبادة الأولئك .. وما طمعوا فقط أن ينالوا منا ثمرة إلا بشراء أو فرئي . ( ضيافة ) - فحين أكرمنا الله بالإسلام وهدانا له وأعزنا بك ، نعطيهم أموالنا ؟! .. والله لا نعطيهم إلا السيف حتى يحكم الله بيننا وبينهم ! ... .

فنزل الرسول - مسرورا - على رأي أصحابه ، وعدل عن الرأي الذي كان قد ارتآه .. وقال لقادة غطفان ونجد : انصرفوا ، فليس لكم عندنا إلا السيف .. وتناول الصحيفة . ( مشروع المعاهدة ) - فمحاه ! <sup>(١)</sup> ..

فهنا - أيضا - تمييز من الصحابة . قادة الأنصار . عند مداولاتهم مع رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ بين الدين وبين السياسة ، ... فلما لم يجدوا ما رأى الرسول وأشار به ، وحرياً ودينا خالصا ، يستوجب السمع والطاعة ، قدمو مشورتهم واجتهدتهم الذي بدل الموقف ؛ لأن القضية سياسة وحرب واقتصاد .. وعلى رأيهما ومشورتهم نزل الرسول - عليه الصلة والسلام - ..

٥ - ويدخل في هذا الباب - باب ، السياسة والرأي والاجتهاد ، - إنجاز الرسول صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ في ميدان ، القضاء ، ... فقد كانت تعرض عليه المنازعات ، فيستوضح البينات . ويستوفى الأيمان ، ثم يقضى ، بالرأي ، لا بالوحى الديني ، الذي لا ينطق فيه عن الهوى .. ولذلك ، فقد تحدث إلى أصحابه منها لهم على أن قضاة ليس وحرياً حتى يصادف الصواب مهما خفي ، ومن ثم فهو ليس ، دينا خالصا ، وإنما هو ، الرأي والاجتهاد وأمور الدنيا ، المتميزة

---

(١) المصدر السابق . ص ١٨٤ .

عن شتون ، الدين » .. تحدث إليهم في هذا الأمر فقال : « إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أحن بحجه من بعض ، وإنما أقضى له بما يقول .. فأننا بشر أقضى له على نحو ما أسمع ، فمن قضيت له بشيء من حق أخيه بقوله .. فأظنه صادقا .. فإنما أقطع له قطعة من النار ، فلا يأخذها ! .. (١) .

فهو هنا يتباهى على أن بشريته تجعله يقضى بناء على ما يسمع من الحجج والبيانات ، وأنه قد يقضى بناء على « ظنه » صدق طرف من طرف النزاع .. وكل ذلك يخرج قضاة من دائرة « الدين » الموسى به ، المبرأ من الخطأ والمنزه عن الظن ، ويدخل به إلى دائرة « الرأي والاجتهاد » دائرة « الدولة والسياسة » لأمور الناس ! ..

ـ . وقصة الرسول ﷺ مع تأيير - (تلقيح) - نخل المدينة ، شاهد في هذا المقام .. فبعد هجرة الرسول إلى المدينة ، وجد أهلها يلقطون نخلها ..  
فقال :

ـ . ما يصنع هؤلاء ؟

ـ . قالوا : يأخذون من الذكر فيجعلونه في الأنثى ..

ـ . قال : ما أظن ذلك يغنى شيئا .

ـ . فبلغهم ، فتركوه .. فصار الثمر شيئا ! ..

ـ . فلما راجعواه في الأمر قال - عليه الصلاة والسلام - : إنما هو الظن ، إن كان يغنى شيئا فاصنعواه ، فإنما أنا بشر مثلكم ، وإن الظن يخطئ ويصيب

---

( ١ ) رواه الإمام أحمد .

ولكن ما قلت لكم : قال الله ! .. فلن أكذب على الله .. ما كان من أمر دينكم  
فبالى ، وإن كان شأنًا من أمر دنياكم فشأنكم به .. أنتم أعلم بأمر  
دنياكم ! ...<sup>(١)</sup>

فهنا - بالنص لا بمجرد الاستنتاج - تمييز حاسم وواضح وقاطع بين ماهو  
«سياسة دنيا» وبين ما هو «وحى ودين» .. فما كان «دينا»، فمرجعه  
«الوحى»، والتزيل ؛ لأن فيه من «الغيب»، مala تدركه العقول الإنسانية بذواتها  
إن هي استقلت بالنظر .. أما ما كان «دينا» - بما فيها «الدولة والسياسة لشنون  
المجتمع» - فالمرجع فيها إلى «العقل والتجربة»، الإنسانية ، المحكومين  
«بالمصلحة»، ومصلحة مجموع الأمة ، في إطار ، كليات ، الدين «و، مثله  
العليا»، و«وصايات» .

٧ - بل إننا لنجد لرسول الله ﷺ موقفا صريحا يدعو فيه صحابته وقادته  
جيوشهم إلى التمييز ما بين «حكم الله» - سبحانه وتعالى - الذي هو قضاء دينى  
قد اختص به ، وأودع الوحى بعضا منه ، وبين ما هو «سياسة وحرب واقتصاد  
وشنون تتعلق بالمجتمع والدولة» ، مما لم يرد فيها نص قطعي الدلالة والثبوت  
ذلك أن تقديرنا للأمور وقرارنا فيها هو «حكمنا نحن» ، وليس لإنسان - حتى  
 ولو كان صحابيا جليلأ أو سيفا من سيفوف الله أو أميرا من أمراء رسوله - أن  
يدعى أنه يحكم بين الناس - مجتهدا - بـ «حكم الله» ، ولا أن قراره هو «كلمة  
الله» .. ينهى الرسول صحابته عن انتهاك هذه «السلطة الدينية» ، الإلهية ،

---

(١) رواه مسلم وابن ماجة وابن حبيب .

ويطلب من قادة الجيوش وأمراء السرايا أن تكون معاهداتهم مع من يحاربون ويصالحون معاهدات واتفاقات موضوعة في الإطار البشري والسياسي ، دون أن يُزعم لها نسبة تخرجها من دائرة « الرأي والاجتهاد » وتضفي عليها قداسة « حكم الله » ! .. فلقد روى عنه <sup>عليه السلام</sup> أنه : كان إذا أمر . ( بتشديد الميم مفتوحة ) - أميرا على جيش أو سرية أوصاه : إذا حاصرت أهل حصن ، فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ، فإنك لاتدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا (١) ... !؟ ..

فهو هنا يدعو إلى التمييز بين حكم الله وقضائه - المأخوذ من النصوص القطعية الدلالة والثبوت وحدها - وبين حكم الناس وسياستهم وحربيهم وقضائهم ، وينهى عن أن يضفي البشر على أحکامهم الاجتهادية صبغة إلهية تمنحها قداسة أحكام الله ! ..

ولو لم يكن في سنته الشريفة <sup>عليه السلام</sup> غير هذا الحديث الشريف لكتفى في رفض الإسلام للسلطة الدينية الكهنوتية ، ولقام دليلا على خطل الرأي الذي زعم أصحابه أن حكومة النبي وسياسته للدولة إنما كانت « حكومة الله » و « حاكمة الله » ، التي تجعل « الدولة والسياسة » ، « دينا خالصا » ، فتنزع من الأمة الحق في أن تكون مصدرا للسلطة فيما لم يسبق فيه حكم الله ! ..

ولما كانت السنة النبوية ، التي مثلت « ديوان سياسة الدولة الإسلامية » على عهد البعثة قد امتلأت بالموافق والنصوص التي ضربنا منها الأمثل الشاهدة

---

( ١ ) رواه مسلم والترمذى والنسائى وأبو داود وأبي ماجة والدارمى وأبى حنبل.

على « التمييز » - دون « فصل » - بين ما هو ر<sup>س</sup>الة وو<sup>ح</sup>ى ودين خالص ،  
وما هي س<sup>ي</sup>اسة ورأى واجتهد<sup>ف</sup> فى الدن<sup>ي</sup>ا والد<sup>و</sup>لة ، من إنجاز الرسول - عليه  
الصلوة والسلام .. فقد وجدى كثيرين من علماء الأصول وأئم<sup>ة</sup> الحديث  
النبوي - تعبيرا عن وضوح قسمة التمييز بين الدين و الد<sup>و</sup>لة - يفردون المباحث  
التي قسمت هذه السنة النبوية إلى :

**أ - سنة تشريعية :** تمثل الثوابت الدينية الواجب الالتزام بـ نصها - مع  
فقها في إطار ملابساتها ومقاصدها . لتعبيرها عن الثوابت التي ضمنت  
وتضمن للأمة تميزها الحضاري ، رغم اختلاف الزمان والمكان ..

**ب - وسنة غير تشريعية :** تمثل إنجاز الرسول في س<sup>ي</sup>اسة الد<sup>و</sup>لة ..  
والشئون الدن<sup>ي</sup>وية .. وفي القضاء وكل ما سكت عنه « الو<sup>ح</sup>ى الدينى » ، مما تعلق  
بالمتغيرات التي تتبدل وتتطور باختلاف الزمان والمكان ..

فنحن مطالبون - حتى نكون متابعين للرسول ومتأسسين به ومهتمين بهدى  
سننه . مطالبون بالالتزام ، بـ سنته التشريعية ، لأنها ، دين ، وهي نصلتها  
بموضوع « الو<sup>ح</sup>ى » . صارت كأنها منه ..

أما في « سنته غير التشريعية » ، ومنها تصرفاته في السياسة وال الحرب  
والسلم والمال والاجتماع والقضاء ... ومثلها وما شابهها من أمور الدن<sup>ي</sup>ا . فإن  
افتداينا بالرسول فيها يتحقق بالتزامنا « المعيار » الذي حكم تصرفاته .. فهو  
ـ كفائد للد<sup>و</sup>لة . كان يحكم فيها على النحو الذي يحقق « المصلحة » للأمة ، فإذا  
ـ حكمنا . كراسة . بما يحقق « مصلحة » الأمة ، ويدفع عنها الضرر والضرار ،

كنا مقتدين بالرسول ، حتى ولو خالفت نظمنا وقوانيننا وترتيباتنا الإدارية وتنظيماتنا ماروى عنه من أحاديث في مثل هذه الميادين ؛ لأن « المصلحة » - بطبعها - متغيرة ومتطرفة بتغير المكان وتطور الزمان ... والرسول ﷺ - كفاض - كان يحكم بين الفرقاء المتنازعين والمحاكمين إليه بناء على «البينة» و «اليمين» ، وهذا هو «المعيار» الذي إذا تزمه القاضى المسلم - الملزم بمقاصد الشريعة وأحكامها - كان مقتدياً بالرسول ومتأسياً به ، حتى ولو جاءت أحکامه مخالفة لأقضية الرسول - عليه الصلاة والسلام - ! ..

لقد ازدانت مباحث الكثير من علماء الأصول وأئمة الحديث في تراثنا الحضاري بالآثار الفكرية التي عنيت بهذا المبحث الهام ، مبحث تقسيم السنة إلى «تشريعية» و «غير تشريعية» .. بل ومنهم من أفرده بالتأليف في كتاب خاص .. وفي هذا المقام تكفى إشارتنا إلى اثنين من هؤلاء الأعلام :

\* **فلايمام القرافي** : أبو العباس أحمد بن إدريس ( ٥٦٨٤ م / ١٢٨٥ م ) : يجعل هذه القضية محور كتابه الهام ( «الإحکام في تمييز الفتاوی عن الأحكام وتصرفات القاضی والإمام» ) .. وقبه يقسم السنة النبوية الشريفة إلى أقسام أربعة :

أولها : تصرفات الرسول « بالرسالة » ، أي يحكم كونه رسولاً يبلغ رسالة ربہ وبیشر وینذر بوحی السماء .

وثانيها : تصرفات الرسول « بالفتیا » ، .. أي المتعلقة بالفتاوی التي يفسر بها غامض الوحی ويفصل بواسطتها مجمله .

وثلاثها : تصرفات الرسول ، بالحكم ، أى القضاء .. وهى التى تتعلق بقضائه بين الناس فى المنازعات التى يتحاكمون إليه للفصل فيها .

ورابعها : تصرفاته ، بالإمامية ، أى السياسة ، .. وتشمل كل أقواله وأفعاله وإقراراته الخاصة بالدولة والسياسة فى مختلف الميادين وال المجالات .

ويعد هذا التقسيم يحدد الإمام القرافى أن القسمين : الأول والثانى من السنة ( أى التصرفات بالرسالة ، وبالفتيا فى الدين ) هما تبليغ وشرع ، يدخلان فى باب « الدين » .. أما القسم الثالث - ( أى تصرفات الرسول بالحكم - القضاء ) - فليست دينا خالصاً ; إذ هي مغايرة لتصرفاته بالرسالة ، وبالفتيا الدينية .. وهى اجتهاد بشرى يتوكى مقاصد الشريعة الإلهية .. ومن ثم يجب الوقوف بها عند محل ورودها ; لأن حكامه فيها متربطة على ما ظهر له ~~ذلك~~ من البيانات التى حكم وقضى بناء عليها ووفقاً لها .

وكذلك الحال مع تصرفاته وسننه ~~ذلك~~ فى الإمامية ، التى هي رئاسته للدولة وسياساته لشئونها العامة والمتنوعة وفق المصلحة فيما هو مفوض إليه .. وفي هذا القسم تدخل الآثار وال السنن والتأثيرات التى تتحدث عن : قسمة الغنائم ، والتصرفات المالية المتعلقة بالأرض والزراعة والتجارة والحرف والصناعات وتجهيز الجيش وتجهيزها وقتالها .. وكذلك عقد المعاهدات .. والأمور الإدارية المتعلقة بتعيين القادة والأمراء والولاة والقضاء والعمال .. الخ .. الخ .

ففى هذين القسمين - ( الثالث والرابع ) - من أقسام السنة النبوية يتحقق التأسي والاقتداء بالرسول وسننه بالتزامناً المبادىء والمعايير الكلية والمقاصد

والغايات التي حكمت تصرفات الرسول ﷺ في كل من «القضاء»،  
«السياسة» ..

فليس «الحكم والقضاء»، وليس «السياسة»، وشئون المجتمع السياسية دينا  
خالصاً وشرعياً إليها وبلغها عن السماء يجب فيه الالتزام بما في السنة النبوية  
من وقائع وأوامر ونواهى وتطبيقات؛ لأنها أمور تقررت بناء على «بيانات» قد  
يتبين غيرها، وعالجت مصالح هى بالضرورة، متغيرة .. وذلك  
على عكس ما هو دين، وـ «شرع»، وـ «بلاغ»، من هذه السنة النبوية الشريفة،  
مثل ماجاء منها متعلقاً بالرسالة وبالفتيا، فإن الاتباع فيه واجب ديني،  
والتقيد بأحكامه ومقاديره ومواقعه وكيفياته شرط لصحة إيمان المؤمن  
بإسلام(١) !!

إن صحابة رسول الله لم يغيروا شيئاً من «سننه التشريعية»، - (لأنها دين) -  
.. بينما أعملوا رأيهم واجتهدتهم في «سننه غير التشريعية»، - (السياسية  
والإدارية والاقتصادية .. الخ) - .. فوجدنا الولاة والعمال الذين ولاهم الرسول  
وظائف الدولة ، كعمال على الأقاليم ، وجباة للأموال والصدقات ، وكسفراء  
وكتاب ومترجمين ... الخ .. الخ .. وكذلك سننه في تنظيم الجيوش وأساليب  
القتال وإدارة شئون الدولة ... الخ .. الخ .. قد أصابهم وأصابها تغيرات  
وتغيرات .. فكان ذلك شاهداً من شهود التمييز بين ما هو سياسة ودنيا وما هو  
وهي دين .. وكان .. أيضاً .. عاملًا حد نطاق التأسي ومضمونه في السنة

---

(١) القرافي (الإحکام في تمییز الفتاوى عن الأحكام وتصرفات القاضى والإمام) ص ٨٦  
- ١٠٩ تحقيق: الشیخ عبد الفتاح أبو غدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧ م .

النبوية .. ووجدنا أسلافنا من علماء الكلام والأصول يقررون : أنَّ التأسي بالرسول ليس بواجب إلزامي الشرعيات المخصوصة ، التي قد أمنا منه وقوع الخطأ فيها ، دون غيرها .. (١) !

\* وبعد الإمام القرافي أتى الفقيه المجدد ، والمجتهد الأصولي ، والإمام المحدث :

ولى الله الدهلوى ، أحمد بن عبد الرحيم الفاروقى ( ١١١٠ - ١١٧٦ هـ - ١٦٩٩ م ) : ليقرر ذات الحقيقة وذات المبادئ فى كتابه ( حجة الله البالغة ) الذى قسم فيه السنة النبوية إلى قسمين :

أولهما : ما سببه تبليغ الرسالة .. وفيه قوله تعالى : **وَمَا آتَكُمْ رَسُولُ فَخُلُودُهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنِهِ فَانْتَهُوا** (٢) .. ويدخل فى هذا القسم : علوم الآخرة ، وعجائب الملائكة ، وشرائع وضبط العبادات .. وبعض هذه العلوم وحى ، وبعضها اجتهاد جاء بناء على ما علمه الله من مقاصد الشرع ، فهو بمنزلة الوحي ..

وثانيهما : ماليس من باب تبليغ الرسالة .. وفيه قوله تعالى ، إنما أنا بشر ، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذلوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فاتبعوا أنا بشر ، وقوله في قصة تأثير النخل : « فإنما ظنت ظنا ، ولا تواخذوني

---

(١) قاضى القضاة عبد الجبار بن أحمد ( المعنى فى أبواب التوحيد والعدل ) ج ١٥ ص ٢٨٦ . طبعة القاهرة .

(٢) الحشر : ٧ .

بالظن ، ولكن إذا حدثكم عن الله شيئاً فخذوا به ، فإني لم أكذب على الله ، (١) ..

وفي هذا القسم تدخل علوم الدنيا : الطب ، والزراعة ، والصنائع ، والحرف وكل ما كان سنه ومصدره التجربة .. والأمور المتعلقة بالسياسة من كل «ما يأمر به الخليفة » ، في الحرب والغذاء .. الخ .. الخ .. وكذلك أمور ~~الخلافة~~ لأنها مبنية على البينات والأيمان (٢) .

فكل ما خرج عن القسم الخاص بتبلیغ الرسالة الدينية ~~من السنة النبوية~~ فليس « بدين ، خالص ، وإنما هو دنيا » ، و « سياسة » ، على العقل المسلم أن يتناول موضوعاتها ابتداء بالنظر والاجتهاد ، دونما تقيد بما روى فيها من النصوص والمأثورات . فقط عليه أن يلتزم المبادئ الحاكمة للنظر في هذه الأمور ، فإن كان الأمر قضاء كان المعيار هو : البينة واليمين .. وإن كان الأمر سياسة كان المعيار هو : تحقيق المصلحة للأمة ودفع الضرر والضرار عن جماهير المسلمين ..

وهكذا كان عرض هذه القضية الهامة ، وذات الدلالة الكبرى ، في أصول حضارتنا العربية الإسلامية ، ولدى علماء الأصول .. وهكذا كان وضوحاً .. وعلى هذا النحو كان حسمها .. وهو حسم ووضوح نعتقد أنهما لا يحتاجان إلى مزيد .

\*\*\*

---

(١) رواه مسلم وابن حبيب .

(٢) الذهلي (حجۃ الله البالغة) ج ١ ص ١٢٨، ١٢٩، ١٣٥٢ هـ . طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ .

ولقد انعكس هذا الموقف - موقف «التمييز» بين «الدين» ، و«الدولة» ، لا «الفصل» ، ولا «الوحدة» ، بما يعنيه من رفض «العلمانية» ، رفضه «للدولة الدينية» - (الثيواقرطية) . انعكس هذا الموقف في الفكر السياسي الذي ساد لدى التيارات الرئيسية والغربية في حضارتنا العربية الإسلامية ، والذي أعمى به كل من عدا الشيعة من المذاهب والفرق والتيارات ..

\* فاء تزلة : يدافعون عن هذا الموقف عندما يقولون «بمدئية» ، السلطة السياسية في الدولة الإسلامية .. وهي طبيعة مدنية ، نابعة من الطبيعة «المدنية» ، لمهام صاحب هذه السلطة ؛ لأنـه - أى الخليفة والإمام ورئيس الدولة - إنما يختاره أهل الاختيار وينصبوـنه - في الأساس - لمصالح الدنيا ، لا لمصالح الدين ... ، فـما يأتيـه الإمام ويقوم به من مصالح الدنيا ؛ لأنـه ليس فيها - (أى في تصرفاته ومهامـه) . إلا اجتـلاب نفع عاجـل أو دفع ضـرر عاجـل ، دون الثواب والعـقاب .. فـخطـوه لا يـؤدى إلى فـسادـ في الدين ، كما لا يـؤدى الخطـأ في سائر ما يـتعلـقـ بالـمـاـكـلـ والمـشـرـبـ إلى فـسـادـ في الدين .. (١) .

\* والأـشعرـيةـ : يقولـونـ بـهـذـاـ المـوـقـفـ ، وـيلـتـزـموـنـهـ ، عـندـمـاـ يـتـفـقـونـ معـ المـعـتـزـلـةـ عـلـىـ أـنـ الإـمـامـةـ . أـىـ السـلـطـةـ السـيـاسـيـةـ . وـالـدـوـلـةـ ، لـيـسـ أـصـلـاـ مـنـ أـصـوـلـ الدـيـنـ .. فـهـىـ لـيـسـ مـنـ أـصـوـلـ الـاعـتـقادـ (٢) .. وـلـيـسـ مـنـ أـصـوـلـ

(١) القاضي عبد الجبار بن أحمد (المغني في أبواب التوحيد والعدل) ج ٢٠ ق ١ ص ٧٧ . طبعة القاهرة .

(٢) الشهريـانـيـ (نـهاـيـةـ الإـقـدـامـ فـيـ عـلـمـ الـكـلـامـ) ص ٤٧٨ . تـحـقـيقـ جـيـومـ . طـبـعةـ مـصـورـةـ ، بـدـونـ تـارـيخـ

**والسياسة** : ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح ، وأبعد عن الفساد ، وإن لم يشرعه الرسول ولا نزل به وحي .. إن الله أرسل رسلاه وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط ، فإذا ظهرت أمرات الحق ، وقامت أدلة العدل ، وأسفر صبحه بأى طريق فثم شرع الله ورضاه وأمره ... والله - تعالى - لم يحصر طرق العدل وأدليته وأماراته فى نوع واحد وأبطل غيره من الطرق ... بل بين أن مقصوده إقامة الحق والعدل وقيام الناس بالقسط؛ فائى طريق استخرج بها الحق ومعرفة العدل وجب الحكم بموجبها ومقتضها . والطرق أسباب ووسائل ، لا تردد لذواتها ، وإنما المراد غايتها التى هي المقاصد ، ولكنه نبه بما شرعه من الطرق على أسبابها وأمثالها .. ولا نقول : إن السياسة العادلة مخالفة للشريعة الكاملة ، بل هي جزء من أجزائها وباب من أبوابها، وتسميتها سياسة أمر اصطلاحى ، فإذا كانت عدلاً فهى من الشرع ..<sup>(١)</sup>

\*\*\*

هكذا ، ميّزَتْ ، حضارتنا العربية الإسلامية بين ، الدين ، وبين ، الدولة ، فلم تقل تياراتها الفكرية الأساسية ، بالطبيعة الدينية ، (الثيوقراطية) للسلطة السياسية وأهلها ، ولا بوحدة السلطتين : الدينية ، والزمنية ... كما لم تقل هذه التيارات الفكرية - التي مثل فكرها قسمات هذه الحضارة . (بفصل ، الدين ، عن الدولة على نحو ما صنعت التيارات ، العلمانية ، في الحضارة الغربية .

(١) ابن قيم الجوزية (أعلام الموقعين) ج ٣ ص ٣٧٢ ، ٣٧٣ - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

ذلك لأن بناءنا الحضاري قد نشا وتبloor وازدهر في ظل «الإسلام : الدين» ، ذلك الذي لم يعرف ، الكهانة ، ولا ، الكهنوت ، وقداسة البشر والمؤسسات والحكومات .. وفي ذات الوقت فإنه لم يدر ظهره لسياسة الدولة والمجتمع ، فيدع ما لقيصر لقيصر وما لله ... وإنما برىء من هذا الانشطار ، واتخذ النهج الوسطى الإسلامي سبيلاً للتأليف بين ما يمكن و يجب التأليف بينه من عناصر وأقطاب ، الدين ، الدولة ، فأقام بينهما العلاقات ، مع التمييز بينهما في ظل قيام هذه العلاقات ! ..

إن الذين لا يبصرون في «الإسلام : الدين» ، وفي «الإسلام : الحضارة» ، هذا الموقف الواضح والمحدد والحااسم هم الذين لم يفهوا مقاصد الإسلام وغايات شريعته ، تلك التي جعلت «مصلحة» الأمة هي معيار الصواب والخطأ والنفع والضرر في السياسة والدولة والمجتمع ، بل وجعلت المرجع الأول في حسن الأمور وقبحها - ومن ثم ، وتبعاً لذلك - رضا الله أو سخطه عليها ، هو لجماعة المسلمين .. فمارأه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن؟! .. وما الذين يزعمون أن الإسلام مع «الطبيعة الدينية» ، (الثيروقراطية) للسلطة السياسية إلا مقلدون للديانات التي انحرفت إلى هذا الفكر الغريب عن نهج الإسلام .

وما الذين يرون ذلك فيسعون إلى عزل الإسلام وشرعيته عن الحياة السياسية ، بالعلمانية ، إلا كمن يفعل مشكلة ثم يستعير لها الحلول؟! .. وإذا كانت التيارات الفكرية الرئيسية التي أبدعت في حضارتنا فكر الإسلام السياسي ، قد التزمت - كما أسلفنا - هذه القاعدة .. فقالت ، بمدنية ، الدولة ،

مع « إسلاميتها » ، دون أن تكون « دينية » - ( ثيوقراطية ) ولا « علمانية » ينعزل فيها ، الدين ، عن ، الدولة .. فإن انفراد الشيعة بمخالفة هذه القاعدة هو شاهد على ثبوتها !! ..

لقد عرف تاريخنا السياسي ذلك الصراع العنيف والدموى والأساوي بين الدولة الأموية وبين المعاشرة الشيعية ، وبلغ اضطهاد بنى أمية للشيعة حد المأساة ، الأمر الذي دفع الشيعة إلى رفض هذه الدولة الأموية ، بل والكفر بسلطتها البشرية ، ثم أخذت - كفرقعة مستضعفة - تحلم بسلطة إلهية ، صنعها الله على عينه ، وهو مصدر الوصية بها ، والتعيين لأنمتها ، ولا مدخل للبشر في اختيار هؤلاء الأنمة المعصومين !! ..

ذهبت الشيعة . وحدها من بين تيارات الفكر الإسلامي - هذا المذهب ، فقالت . عمليا ، ورغم اختلاف الدوافع والغايات . بمثل ما قالت به الكنيسة الكاثوليكية في أوروبا العصور الوسطى من قداسة صاحب السلطة ، وخلافته ونيابة عن الله لا الأمة ، وعصمتها دون الأمة ، وجعله مصدر الدين والقيم عليه ، وارتفاعه عن مستويات المراقبة أو المحاسبة ، فضلا عن المؤاخذة والتغير من قبل الرعية والمحكمين ! .. فإذا كانت الكنيسة الكاثوليكية قد عرفت « رجل الدين » و « الأكليروس » والمؤسسات المقدسة ، فإن الشيعة قد عرفت نحوا من هؤلاء الوسطاء ، آيات الله .. وحجج للإسلام .. و « مراجع » ، كونوا طبقة دينية ، تنوب عن « الإمام الغائب » ، وتملك سلطانه وسلطاته التي زادت - في فكرهم - عن سلطات الرسل والأنبياء ! ..

هنا مثلث الشيعة ، النتوء ، الذى خرج عن ، القاعدة ، التى التزمتها سائر  
تيارات الفكر الإسلامي ، وهو خروج يثبت ، القاعدة ، ولا ينقضها !! .. لقد  
رأوا فى ، الإمامة ، وهى ، الولاية ، والدولة والرئاسة السياسية جزء منها :  
\* أصلًا من أصول الدين ، لا يتم الإيمان إلا بالاعتقاد بها...، (١) .. بل  
قالوا : إنها أدخل فى أصول الدين وأوكد فى أركانه من معرفة الله ، ومن  
عده ، ومن نبوة أنبيائه .. فهى - عندهم - من قواعد الإيمان الخمسة - الشاملة  
لقواعد الإسلام - :

١- المعرفة : بما فيها الصفات الثبوتية والسلبية .

٢- التصديق : بالعدل والحكمة .

٣- التصديق : بنبوة محمد ، وجميع ما جاء به .

٤- التصديق : بإمامية الأئمة الاثني عشر ، وما جاءوا به .

٥- التصديق : بالمداد الجسماني .

وهم يجعلون القواعد ، الثلاثة الأولى خاصة بالإسلام ، والأخيرتين من  
امتياز الإيمان .. (٢) .

(١) محمد رضا المظفر ( عقائد الإمامية ) ص ٦٥ . طبعة النجف . دار النعمان .

(٢) أبو جعفر الطوسي ( تلخيص الشافى ) ج ١ ص ٩١ ( هامش ) ، وص ٥٩ ، ٦٠ .  
تحقيق السيد حسين بحر العلوم . طبعة النجف سنة ١٣٨٣ - ١٣٨٤ هـ .

وأبو حنيفة النعمان المغربي ( دعائم الإسلام ) ج ١ ص ٢ ، ١٣ - تحقيق آصف بن  
علي أصغر فيضي . طبعة القاهرة . سنة ١٩٦٩ م .

\* وهم يقيسون «الإمامية» على «النبوة»، ويقررون «العصمة» لصحابها، الأمر الذي يجعل «سياستها»، «دينا خالصا».. فيقولون: إننا نعتقد أن الإمامة كالنبوة.. وحكمها حكم النبوة، بلا فرق...<sup>(١)</sup> ولذلك فإن دفع الإمامة كفر، كما أن دفع النبوة كفر؛ لأن الجهل بهما على حد واحد.. لأن منطلق الإمامة هو منطلق النبوة، والهدف الذي لأجله وجبت النبوة هو نفس الهدف الذي من أجله تجب الإمامة، وكما أن النبوة لطف من الله كذلك الإمامة، واللحظة الحاسمة التي انبثقت بها النبوة.. وهي يوم الدار - (عندما جمع النبي عشيرته ودعاهم للإسلام) - هي نفسها اللحظة التي انبثقت بها الإمامة.. واستمرت الدعوة ذات لسانين: النبوة، والإمامية، في خط واحد... .

بل لقد رفعوا شأن «الإمامية» على «النبوة»، عندما قالوا: .. ولقد امتازت الإمامة على النبوة بأنها استمرت بأداء الرسالة بعد انتهاء دور النبوة.. فالنبوة لطف خاص، والإمامية لطف عام...!<sup>(٢)</sup> .

\* والأئمة، عند الشيعة، معينون من السماء، بالنص والوصية، من الله لرسوله.. وهذا التعيين جزء من «رسالة» الرسول، أمر يبلاغه للناس... ووصولا إلى هذا المعنى فسروا قول الله - سبحانه - لرسوله ، في القرآن :

(١) عقائد الإمامية ص ٧٤.

(٢) (تلخيص الشافعى) ج ٤ ص ١٣١، ١٣٢ . والشريف المرتضى (مجموع من كلام السيد المرتضى) اللوحة ٦٣ . مخطوط بالمكتبة التيمورية . دار الكتب المصرية .

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلْغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾<sup>(١)</sup> بَأْنَ مَعْنَاهُ ، بَيْنَ لَقَابِيكَ .. مِنَ الْقَائِمِ بَعْدِكَ - (الإمام) - .. وَانْ لَمْ تَفْعَلْ فَكَانَكَ مَاقِمَتْ بِالْأَمْرِ عَلَى وِجْهِهِ .. ! ..

\* فالسياسة ، عند أصحاب نظرية الإمامة الشيعية . مقدسة ؛ لأنها دين خالص ، وذلك لأن مصدرها - الإمام . له عصمة الأنبياء ، إذ يجب أن يكون الواسطة بين الله تعالى وبين خلقه . نبياً كان أو إماماً . معصوماً...<sup>(٢)</sup> .

إنها ، الكهانة ، في الواقع والجوهر . .. لأن مصدر السياسة - الإمام . «واسطة بين الله وبين خلقه» .. وهو معصوم ، من الخطأ ، وحده ، دون الأمة .. والله هو الذي يختاره ، دون البشر الذين «ليس لهم حق في تعينه أو ترشيحه أو انتخابه ؛ لأن الشخص الذي له من نفسه القدسية استعداد لتحمل أعباء الإمامة العامة وهداية البشر قاطبة يجب ألا يعرف إلا بتعريف الله ولا يعين إلا بتعيينه ؛ ولذلك فليس للناس أن يتحكموا فيمن يعينه الله .. !<sup>(٣)</sup> .

\* ولقد استمرت أفكار الشيعة هذه عن الإمامة ، حتى رأيناها الآن في نظرية قائد الثورة الإيرانية آية الله الخميني عن « عموم ولادة الفقيه ، الذائب عن الإمام الغائب ، والمالك لسلطاته ..

(١) المائدة: ٦٧ .

(٢) (تلخيص الشافعي) ج ١ في ١ ص ٢٠١ .

(٣) (عقائد الإمامية) ص ٧٤ .

فلإمام - عند الخميني ، كما عند عموم الشيعة . مقام يعلو مقام الملائكة والرسول والأنبياء ... وبعبارةه ، يقول الخميني : إن ثبوت الولاية والحاكمية للإمام لا تعنى تجرده من منزلته التي هي له عند الله ، ولا تجعله مثل من عاده من الحكام . فإن للإمام مقاماً مموداً ودرجة سامية وخلافة تكوينية تخضع لولايتها وسيطرتها جميع ذرات هذا الكون ؟ وإن من صنورات مذهبنا أن لأنمتنا مقاماً لا يبلغه ملك مقرب ، ولا نبى مرسل ! وبموجب ما لدينا من الروايات والأحاديث فإن الرسول الأعظم والأئمة كانوا قبل هذا العالم أنواراً ، فجعلهم الله بعرشه محدثين ، وجعل لهم من المنزلة والزلقى ما لا يعلمه إلا الله ! .. (١) .

وعموم ولایة الفقيه تعطى هذا الفقيه العادل كل سلطات هذا الإمام .. ولذلك وجده الإمام الخميني يميز بين ما هو سلطة حقيقة ، في الدولة ، وبين الأمور التنظيمية ، في الوظائف والإدارة بجهاز الدولة .. ثم يقرر أن السلطة - كل السلطة - للفقهاء ورجال الدين الذين يمكنهم أن يستعينوا في الأمور التنظيمية ، بمن عدا الفقهاء من ذوى الاختصاص ، وأن ذوى الاختصاص هؤلاء ، مهما بلغ علمهم فى علوم الدنيا ، فإنه لا سلطان لهم فى الحكومة الإسلامية ، وما هم إلا ، عمال ، عند الفقهاء ! ..

فالمطلوب - عند الخميني - هو : تشكيل حكومة إسلامية يقودها الفقهاء العدول .. علينا أن نستفيد من ذوى الاختصاص العلمي والفنى فيما يتعلق بالأعمال الإدارية والإحصائية والتنظيمية ، وأما ما يتعلق بالإدارة العليا

---

(١) الإمام الخميني (الحكومة الإسلامية) ص ٥٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

للدولة ، ويشئون بسط العدالة ، وتوفير الأمن وإقرار الروابط الاجتماعية العادلة ، والقضاء والحكم بين الناس بالعدل ، فذلك ما يختص به الفقيه .. إن تولى الفقيه لأمور الناس هو انصياع لأمر الله ، وأداء للوظيفة الشرعية الواجبة .. والحكومة في الإسلام تعنى: اتباع القانون ، وتحكمه ، والسلطات الموجودة عند النبي ﷺ وولاة الأمر الشرعيين من بعده إنما هي مستمدّة من الله .. والفقهاء العدول هم وحدهم المؤهلون لتنفيذ أحكام الإسلام وإقرار نظمه ، وإقامة حدود الله ، وحراسة ثور المسلمين . لقد فوض إليهم الأنبياء جميع ما فوض إليهم ، واتّمنوهم على ما اثمنوا عليه .. وبما أن حكومة الإسلام هي حكومة القانون ، فالفقيه هو المتصدى لأمر الحكومة لغيره ، هو ينهض بكل ما نهض به الرسول ﷺ ، لا يزيد ولا ينقص ... إن الفقهاء هم أوصياء الرسول ﷺ من بعد الأنمة ، في حال غيابهم ، وقد كلفوا بالقيام بجميع ما كلف الأنمة بالقيام به .. إن الفقيه هو : وصي النبي ، وفي عصر الغيبة يكون هو إمام المسلمين وقائدهم ، والقاضي بينهم بالفسط ، دون سواه ... إن حجة الله تعنى أن الإمام مرجع للناس في جميع الأمور ، والله قد عينه ، وأناط به كل تصرف وتدبير وكذلك الفقهاء .. فالفقهاء اليوم هم الحجة على الناس ، كما كان الرسول ﷺ حجة الله عليهم ، وكل ما كان ينطأ بالنبي فقد أناطه الأنمة بالفقهاء من بعدهم فهم المرجع في جميع الأمور والمشكلات والمعضلات ، وإليهم قد فوضت الحكومة وولاية الناس وسياستهم والجباية والإنفاق ، وكل من يختلف عن طاعتهم فإن الله يواخذه ويحاسبه على ذلك .. وإذا كان الشخص يعلم الكثير عن الطبيعة وأسرارها ، ويساعد الكثير من الفنون ، ولكنه يجهل القانون ، فليس

علمه ذلك مؤهلاً إياه للخلافة ، ومقدماً إياه على غيره من يعلم القانون ويعمل بالعدل ... ومن المسلم به : الفقهاء حكام على الملوك .. فالحكام الحقيقيون هم الفقهاء ، والسلطتين مجرد عمال لهم ! .. وإذا نهض بأمر تشكيل الحكومة فقيه عالم عادل ، فإنه يلى من أمور المجتمع ما كان يليه النبي ﷺ منهم ، ووجب على الناس أن يسمعوا له ويطاعوا . ويملك هذا الحاكم من أمر الإدارة والرعاية والسياسة للناس ما كان يملكه الرسول وأمير المؤمنين - عليه السلام - .. فانه جعل الرسول ولية للمؤمنين جميعا ، ومن بعده كان الإمام ولية ، ومعنى ولايتهما أن أوامرها الشرعية نافذة في الجميع ، وإليهما يرجع تعين القضاة والولاة ، ومراقبتهم وعزلهم ! إذا اقتضى الأمر . ونفس هذه الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه .. فالقيم على الشعب بأسره لا تختلف مهمته عن القيم على الصغار إلا من ناحية الكمية ! .. (١) .

ذلك هي نظرية الإمام الشيعية ، قديما .. وهذه هي صورتها الحديثة كما تمثلت في « عموم ولاية الفقيه » عند الإمام الخميني ... وهذا « الفكر » هو الذي وضعته الثورة الإيرانية . بعد انتصارها سنة ١٩٧٩ م - في التطبيق ، عندما قرته « الدستور الإسلامي لجمهورية إيران الإسلامية » - الصادر في ٢٤ ذي الحجة سنة ١٣٩٩ هـ / ١٥ نوفمبر سنة ١٩٧٩ م - فقرر « وصاية الفقهاء » على الأمة ، وانفرادهم بالسلطة العليا في الدولة ، وهبّتهم وحدهم على أجهزة القرار والتنفيذ بشئون الحكم ، سلماً كانت أو حرباً ..

(١) المرجع السابق . ص ١٤٩، ١٤٦، ١٣٣، ١٣٤، ٥٤، ٤٣، ٧٧، ٧٥، ٧٠، ٨٠، ٧٨، ٥٤، ١٣٢، ٤٣، ٥١، ٤٦.

فلاية الله العظمى - الإمام الخمينى - ، ولادة الأمر ، وكافة المسؤوليات الناشئة عنها ... ، إذ هو ، القائد .. وفي حالة غيابه يتكون ( مجلس القيادة ) من ثلاثة أو خمسة من الفقهاء المجتهدين ، المراجع ( ١ ) .

\* والمحافظة على الدستور يتولاها مجلس من الفقهاء يعينهم ، الإمام الوصى (

\* وللإمام الوصى سلطات : تعيين رأس الجهاز القضائى .. والقيادة العامة للقوات المسلحة ، بحيث يكون من حقه وحده التعيين والعزل لرئيس أركان الجيش ، والقائد العام لحرس الثورة ، وتشكيل مجلس الدفاع الوطنى الأعلى ، وتعيين وعزل قادة القوات الثلاث بالجيش ، وإعلان الحرب والسلم ، والتعبئة العسكرية ، واعتماد نتيجة انتخاب رئيس الجمهورية ، وحق عزله ، وتقرير صلاحية المرشحين لمنصبه .. ( ٢ ) .

فإذا طابق هذا التموزج من نماذج الفكر السياسي نظرية ، الحكم بالحق الإلهى ، كما عرفتها أوروبا الكاثوليكية في عصورها الوسطى .. فإن الواجب يحتم علينا أن نؤكد على خصوصية هذا الفكر واحتياطاته بالشيعة ، دون سائر فرق الإسلام وتياراته الفكرية .. فهو لا يمثل قسمة من قسمات الفكر السياسي العام لحضارتنا الإسلامية ، فضلاً عن أنه - جغرافيا - خارج عن إطار أمتنا العربية مرفوض من مذاهبها الفكرية السائدة .. فلم ولن يكون مبرراً للدعوة

---

( ١ ) ( الدستور الإسلامي لجمهورية إيران الإسلامية ) المادة ١٠٧ . طبعة مؤسسة الشهيد - إيران - قم سنة ١٩٧٩ م . م .

( ٢ ) المصدر السابق . المادة ١١٠ .

العلمانية .. في واقعنا الإسلامي - على النحو الذي كان عليه الأمر في أوروبا الكهانة .. والحكم بالحق الإلهي ، في العصور الوسطى ! ..

بل إننا واجدون من جمهور الشيعة من ينظر إلى تراث المذهب في الإمامة نظرته إلى الموروث الذي يجب إخضاعه للنظر الناقد ... ومن جمهورها - بل ومجتهدتها - من يرفض « عموم ولادة الفقيه » ! ..

فرغم هذه الصفحة المعتبرضة - من كتاب التراث القديم - يظل إبداع حضارتنا في الفكر السياسي خاليا من المبررات التي تستدعي « العلمانية » كحل طبيعي لما في فكرنا وواقعنا من مشكلات .

\*\*\*

وكما مثلت نظرية الشيعة في « الإمامة - الإلهية - المعصومة » خروجا على سياق الفكر السياسي العام والغالب في حضارتنا العربية الإسلامية .. بدأت رفضنا مشروعها وثوريا لسلطة بشريّة ظالمة ، لكنها بدلًا من أن تتصدى لهذه السلطة البشرية الطالمة بالأمة ، تفوقعت وحلمت بالمحلص المعصوم ، الذي صنعه الله على عينه ، والذي سيأتي ليملأ الأرض عدلا بعد أن طفت بالجور ! .. ثم هاهي قد استقرت « كخصوصية - شيعية - فارسية » ، تحت عنوان « عموم ولادة الفقيه » ، مرفوقة من جمهور المسلمين ، بل ومن قطاع متضامن في صرف الشيعة الائتى عشرية ذاتها ...

كما مثلت هذه النظرية تنوعاً غير إسلامي - بالمعنى السياسي - وغير عربي - بالمعنى القومي - كذلك عرفت الحياة الفكرية الإسلامية بميدان مبحث طبيعة السلطة السياسية للدولة الإسلامية ، شبهة حكمية دينية ودولة دينية ، صاغها

أنصارها تحت عنوان ، نظرية الحاكمة ، ؟!.. وشاع في ذهن العامة من شباب الحركات الإسلامية المغالية ، وفي كتابات عدد من الذين يتناولون الفكر السياسي للإسلام بجمود جعلهم يتبعدون بظواهر النصوص ، أو بعواطف تتحى العقل والعقلانية عن مكانهما الرائد والقائد في البحث والنظر والتفكير ... شاع في ذهن أولئك وفي كتابات هؤلاء أن ، الحاكمة ، تعنى : عداء الإسلام لأن تكون الأمة الإسلامية مصدر السلطة والسلطان في سياسة الدولة وتنظيم المجتمع وتنمية العمران ؛ لأن السلطة - كل السلطة . في هذه الأمور الدينية هي الله وحده ، تشريعاً وتنفيذًا ، كما هو الحال مع سلطان الله فيما هو وضع إلهي ووحي سماوي من أركان الدين وأصول العقائد ومناسك العبادات ... وقد غدت نظرية ، الحاكمة ، هذه سبيلاً لافتتاح التناقض بين أن تكون الدولة إسلامية وبين الاعتراف بالأمة كمصدر للسلطات ، وأصبحت عذراً يبرر به قطاع من الحركة الفكرية والسياسية . بالحق حيناً وبالباطل حيناً . الدعوة إلى «العلمانية» ، باعتبارها طوق النجاة من ، الحاكمة ، التي بدت صورة حديثة للثيوقратية الكنسية الغربية ، ولنظرية الإمامة الشيعية .. ولذلك كان لزاماً علينا ، ونحن ننفي مبررات «العلمانية» ، بإقامة الأدلة على خلو فكرنا السياسي الإسلامي من ، الكهانة ، و ، الثيوقратية ، و ، السلطة الدينية ، التي تفرزها ، كنقيض . و تستدعيها كحل لمثل هذا المشكل ... كان لزاماً علينا أن نتناول قصة فكرنا السياسي الإسلامي مع نظرية ، الحاكمة ، لذرى كيف بدأت شذوذًا عن المسار الطبيعي لفكرة الإسلام السياسي ... ثم اخفت ... فلما بعثت من جديد كانت مجرد ، شبهة حكومة دينية ، صيغت في ملابسات

غير عربية .. وأن استعاراتها وتجزیدها من الملابسات الخاصة التي صيغت فيها ، ثم توظيفها في إطار الأمة العربية الإسلامية هو أشبه ما يكون باستعارة الشيوقراطية الكاثوليكية ، أو ، ولاية الفقيه الشيعية الفارسية ، وإفحامهما في محیطنا العربي الإسلامي الرافض لهما بحكم حقائق الفكر السائد وواقع التاريخ وطبيعة المسيرة الحضارية ! ..

\* لقد بدأت قصة أمتنا وحضارتنا مع مصمون «الحاكمية» وشعارها عندما رفض «الخوارج» الأولون - وكان جمهورهم من شباب القراء المتنسken - سلطة كل من أمير المؤمنين على بن أبي طالب (٢٣ ق. هـ - ٤٠ هـ / ٦٠٠ م) ومعاوية بن أبي سفيان (٢٠ ق. هـ - ٥٦٠ هـ / ٦٨٠ م) بعد اتفاقهما على التحكيم في النزاع السياسي الناشب بينهما ، والذى استقطب جمهور الأمة للقتال فى معركة صفين (٣٧ هـ / ٦٥٧ م) .. رفض الخوارج هذه السلطة البشرية ، ثم رأوا الأمة قد استقطبت زراء رموز هذه السلطة البشرية ، فقالوا - في مذاجة المتأول - إن الحكم والسلطة والسلطان - حتى في شؤون السياسة وال الحرب - الله وحده .. وهو قد حكم بأن معاوية ومن معه هم الفئة الباغية ، وقتلها واجب بقوله تعالى : ﴿وَإِن طَائِقَاتٍ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْتَلُوا فَاصْلَحُوا بَيْنَهُمَا إِنْ يَفْتَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْآخِرِي فَقَاتَلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَنْفِيَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَاصْلَحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾<sup>(١)</sup> .. ثم ذهبوا - انطلاقاً من فكرية «حاكمية الله» ، وحده

---

(١) الحجرات : ٩ .

في هذه القضية الدنيوية وأمثالها ، إلى رفض مبدأ تحكيم البشر وإعطائهم أية سلطة أو سلطان فيما حكم فيه الله ، غير مميزين ولا مفرجين بين ثواب الدين ، التي انفرد الله بها كشارع وحيد ، وبين شئون الدنيا التي استخلف الله فيها الإنسان حاكما في إطار الشريعة ومقاصدها وحدودها .. فصاحوا صحيتهم الشهيرة : «لا حكم إلا لله» .. حتى لقد سُمُوا «المُحَكَّمة» !؟ ..

ومنذ تلك اللحظة أدرك على بن أبي طالب فساد هذا التأويل الخارجي .. فالحكم لله : كلمة حق ، عندما يكون التشريع «دينا» ، أما عندما تكون زيارة «الدنيا والسياسة» ، فالحكم للإنسان وللأمة ، على طريق الدين .. ولذلك كان تعليقه على قول الخوارج : «لا حكم إلا لله» هو قوله : إنها كلمة حق يراد بها باطل !! نعم ، لا حكم إلا لله ، ولكن هؤلاء يقولون : لا إمرة إلا لله . وإنه لابد للناس من أمير ، بر أو فاجر ؟!؟ ..<sup>(١)</sup>

ثم مصحت السنون .. وتواترت الأحداث .. وتبدل المواقف .. فتخلى الخوارج عن هذا التأويل الفاسد .. وقالواـ كما سبقت إشارتناـ بأن الإمامة مستخرجة من الرأي ، وليس من الكتاب والسنة .. على حين قالت الشيعةـ خصوم الخوارجـ «بالإمامـةـ الإلهـيةـ المعصومةـ» !! .. واختفى شعار الحاكمية من فكرنا وتاريخنا قرابة أربعة عشر قرنا ! ..

\* ثم جاء الأستاذ أبو الأعلى المودودي ( ١٣٢١ - ١٣٩٩ هـ / ١٩٠٣ - ١٩٧٩ م ) منذ أكثر من نصف قرن فبعث هذا الشعار وأحيا هذه الدعوة التي

---

(١) الإمام على بن أبي طالب (نهج البلاغة) ص ٦٥ طبعة دار الشعب . القاهرة .

بدأتها ، الخوارج ، في صدر الإسلام عندما أعلناه أنه : ( لا حكم إلا لله ! ) ...  
 وقيل : إن الرجل قد شدد على اختصاص الحاكمية بالله .. ، الحاكمية القانونية ،  
 أي حاكمية التشريع .. و «الحاكمية السياسية» ، أي حاكمية التنفيذ .. ونفي  
 أن يكون لبشر - فرداً كان أو حزباً أو طبقة أو شعباً - أي حق ، ولو جزئي ، في  
 هذه «الحاكمية الإلهية» ، ... ولما كانت «الديمقراطية» ، كما هي في الغرب  
 .. وكما تحدث عنها الرجل - هي «حاكمية الجماهير» ، فقد رفضها الرجل كل  
 الرفض ، وعادها كل العداء ! ..

قيل هذا عن المودودي ، وتشبّث به مقلدو الكثيرون ، وسيقت عليه شواهد  
 من نصوص الرجل من مثل قوله : «إن وجهة نظر العقيدة الإسلامية تقول :  
 إن الحق تعالى وحده هو الحاكم بذاته وأصله ، وأن حكم سواه موهوب  
 وممنوح ... (١) وإن أي شخص - أو جماعة - يدعى لنفسه أو لغيره حاكمية  
 كلية أو جزئية ، في ظل هذا النظام ، هو - ولا ريب - سادر في الإفك والزور  
 والبهتان المبين ... فإنه معبد بالمعنى الديني ، وسلطان حاكم بالمعنى  
 السياسي والاجتماعية ... وهو لم يهب أحداً حق تنفيذ حكمه في خلقه .. إن  
 الإنسان لا حظ له من الحاكمية إطلاقاً (٢) وأن الأساس الذي ارتكزت عليه  
 دعامة النظريّة السياسيّة في الإسلام أن تنزع جميع سلطات powers الأمر  
 والتشريع من أيدي البشر ، منفردين ومجتمعين ، ولا يؤذن لواحد منهم أن  
 ينفذ أمره في بشر مثله فيطيعوه ، أو ليس قانوناً فينقادوا له ويتبعوه ، فإن ذلك

(١) (الحکمة الإسلامية) ص ٨١، ٨٢، طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

(٢) المرجع السابق ص ٧٣، ٧٠ .

أمر مختص بالله وحده ، لا يشاركه فيه أحد غيره ، كما قال هو في كتابه :  
﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرًا لَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ﴾ (١) ...  
فالخصائص الأولية للدولة الإسلامية ثلاثة :

١ - ليس لفرد أو أسرة أو طبقة أو حزب أو لسائر القاطنين في الدولة نصيب من الحاكمة ، فإن الحاكم الحقيقي هو الله ، والسلطة الحقيقية مختصة بذاته تعالى وحده . والذين من دونه في هذه المعمورة إنما هم رعايا في سلطانه العظيم .

٢ - ليس لأحد من دون الله شيء من أمر التشريع ، وال المسلمين جميعا . ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا . لا يستطيعون أن يشرعوا قانونا ، ولا يقدرون أن يغزوا شيئا مما شرع الله لهم .

٣ - إن الدولة الإسلامية لا يؤمن ببنائها إلا على ذلك القانون المشرع الذي جاء به النبي من عند ربه ، مهما تغيرت الظروف والأحوال ، والحكومات التي يبدها زمام هذه الدولة state لا تستحق طاعة الناس إلا من حيث إنها تحكم بما أنزل الله وتنفذ أمره تعالى في خلقه ... (٢)

وأن وضعية الدولة الإسلامية : أنها ليست ديمقراطية Democracy فإن الديمقراطية عبارة عن منهاج للحكم تكون السلطة فيه للشعب جميعا ... وهي ليست من الإسلام في شيء ، فلا يصح إطلاق كلمة الديمقراطية على نظام

(١) يوسف : ٤٠ .

(٢) ( نظرية الإسلام السياسية ) ص ٣١ - ٣٣ . طبعة بيروت . ضمن مجموعة عنوانها « نظرية الإسلام وهديه » . سنة ١٩٦٩ م .

الدولة الإسلامية ... )١( .

نعم .. لقد قال الأستاذ المودودي ذلك .. ومثله كثير !... ونحن نعترف أن كلماته هذه من الممكن أن يؤدي اجتزاؤها ، وغياب وضعها إلى جوار غيرها من التي عرض فيها لذات القضية ، وأيضاً غياب المعنى المحدد لما عنده الرجل من «الحاكمية» ، وما كتبه عن «الخلافة الإنسانية» ، عن الله في الأرض ... إن غياب ذلك من الممكن أن يوهم - وهو قد أوهم الكثيرين - أن الرجل عدو للديمقراطية ؛ لأن الحاكمية تعني تجريد الإنسان من كل سلطات التشريع والتنفيذ ..

لكن لنبدأ أولاً بتحديد معنى المصطلحات عند الرجل :

\* إن معنى كلمة «الحاكمية» ، عنده هي : «السلطة العليا ... والمطلقة» .. فهى ليست السلطة ، العليا ، فقط .. بل «المطلقة» ، أيضاً .. إنها لا تطلق إلا على الله ( فعال لما يريد ) والذى ( لا يسأل عما يفعل ) .. )٢( .

\* ومعنى كلمة «الديمقراطية» - في الحضارة الغربية - هي : «حاكمية الجماهير ... وسيادتها المطلقة من كل قيد ، سوى ما تصنعه الجماهير لنفسها .. أى أن للجماهير السلطة العليا ، والمطلقة ..

---

(١) المرجع السابق . ص ٣٣ ، ٣٤ .

(٢) (ندوين الدستور) ص ٢٥١ ، ٢٥٣ ، ٢٥٣ . ترجمة محمد عاصم الحداد . طبعة بيروت سنة ١٣٨٩ هـ / سنة ١٩٦٩ م . ضمن مجموعة عنوانها ، نظرية الإسلام وهديه في السياسة والقانون .

والآن نكتفى بأن نسأل ... (١) .. هل يدعى مسلم - مهما بلغ إيمانه بالديمقراطية - أن الجماهير يجب أن تكون - في ديمقراطيتنا - مطلقة السلطة ، فلا تسؤال عما تفعل ؟ وتفعل ما تريده ؟ حتى لو أحلت الحرام وحرمت الحال الثابت دلالة وورودا عن الله سبحانه وتعالى ؟!؟ أم أن سلطة الجماهير وسلطان الأمة وسلطاتها يجب أن تقيد بما قطع فيه الله بالتشريع ، فهى حرة داخل الإطار الإلهي ؟ ..

وبعد هذا التساؤل .. لنواصل عرض الفكر المتكامل للأستاذ المودودى ... إن الرجل لم يقل بوجود تشريع إلهي كامل لها هو قائم وما يستجد من القضايا والمشكلات ، حتى يمكن أن يتصور أنه مجرد الإنسان من كل حق في التشريع والتلقين ، كما توهم بعض نصوصه المجتزأة ... بل الرجل يقول : إن مجالس الشورى أو البرلمانات لا يباح لها أن تسن نظاما أو تصدر حكما فيما ورد فيه نص صريح واضح في شريعة الله ... أما مالم يرد فيه نص شرعى - وهو المجال الأوسع - فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سن الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة .. على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة ... (٢) .

إذن فالبشر أن يسنوا القوانين والنظم فيما لا نص فيه .. وهو المجال الأوسع ! ... بل إن المودودى يسمى هذه السلطة التي تمارسها مجالس الشورى والبرلمانات ، يسميها « حاكمية » !؟ .. وذلك عندما يذهب لإبداع تعريف

(١) ( الإسلام والمدنية الحديثة ) ص ٣٦، ٣٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

(٢) المرجع السابق . ص ٤٠ .

للحكمية الإسلامية ، والتي يراها إلهية ، أى ، ثيوقراطية ، لأن Theo-cracy صاحب السلطة المطلقة والعليا في التشريع لمجتمعها هو الله .. ولكنها ليست ثيوقراطية الغرب الكنسية التي تحكم فيها طبقة السذلة priest class .. لأنها في الإسلام أيضا ديمقراطية Democracy لأن الإسلام قد أقر ، نيابة الشعب واستخلافه عن الله في ظل سيادة الله وحاكميته ، .. فالحكومة الإسلامية لذلك هي - عند المودودي - : الثيوقراطية ، أو الحكومة الإلهية الديمقراطية ... لأنه قد خول فيها للمسلمين « حاكمية شعبية مقيدة » .

(١) .. Limited popular sovereignty .

إذن ففي الإسلام « حاكمية شعبية » ، وإن تكن مقيدة .. مقيدة بالنصوص القطعية - التي تناولت المجال الأقل من شؤون المجتمع ، وتركـت لأصحاب « الحاكمية الشعبية » ، المجال الأوسع ، - كما قال المودودي ؟ !! بل وحتى فيما وردت به النصوص الإلهية نجد لأصحاب « الحاكمية الشعبية » مجالاً كبيراً .. وبعبارات المودودي ، فإن : هناك مع هذا العنصر القطعي ، غير القابل للتغيير والتعديل ، عنصر آخر يوسع في القانون الإسلامي إلى حيث لا نهاية ، ويجعله يرحب بالتغيير والرقى في كل حالة من حالات الزمان المتطرفة ، وهو يشتمل عدة أنواع :

١ - تعبير الأحكام أو تأويلها أو تفسيرها ... وهو باب واسع جدا في الفقه الإسلامي . فالذين لهم عقول ثاقبة . يجدون أمامهم مجالاً واسعا

(١) ( نظرية الإسلام السياسية ) ص ٣٤ ، ٣٥ . و ( الإسلام والمدنية الحديثة ) ص ٣٦ .

للتعابيرات المختلفة حتى في أحكامها القطعية الصريحة ، فكل منهم يرجح - على حسب فهمه وبصيرته . تعبيرا من هذه التعابيرات على غيره ، محتاجا بالدلائل والقرائن . وهذا الاختلاف في تعبير الأحكام ما زال له وجود بين أصحاب الفقه والعلم من الأمة من أول أمرها ، ولا بد له أن يبقى مفتوحا في المستقبل أيضا ..

٢ - القياس .. وهو تطبيق حكم ثبت من الشارع في قضية ، على قضية أخرى تماثلها ، أي بقياسها عليها ..

٣ - الاجتهاد .. وهو فهم قواعد الشريعة وأصولها العامة وتطبيقاتها في قضايا جديدة لا توجد لها النظائر والأشبه في الشريعة ...

٤ - الاستحسان .. وهو وضع ضوابط وقوانين جديدة في دائرة المباحث غير المحددة على حسب الحاجات ، بحيث تتفق إلى أكبر درجة مع روح الإسلام الشامل .

فهذه الأمور الأربع إذا تدبرتم ما فيها من الإمكانيات ، فإن الشبهة لا تكاد تسأركم بأن القانون الإسلامي قد ضيق نطاقه في حين من الأحيان عن تلبية حاجات التمدن الإنساني المتزايدة المتتجدة ، والوفاء بمعطيات أحواله المتغيرة ...<sup>(١)</sup>.

\*\*\*

---

(١) ( القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان ) ص ١٧٣ - ١٧٥ . طبعة بيروت . ضمن مجموعة عنوانها ، نظرية الإسلام وهديه في السياسة والقانون ، سنة ١٩٦٩ م .

**فالأحكام القطعية القليلة .. من مثل :**

- ١ - **الأحكام الصريحة القطعية الواردة في القرآن والأحاديث .. كالحدود .. والميراث ..**
- ٢ - **القواعد العامة الواردة في القرآن والأحاديث ، كحرمة كل شيء مسكون ، وكل بيع لا يتم فيه تبادل المتفق عليه بين الجانبين على تراضي منهما ...**
- ٣ - **الحدود المقررة في القرآن والسنة لنحد بها حرمتنا في الأعمال ولا نتجاوزها ، كحد أربع نساء لعدد الزوجات ، وحد ثلاثة مرات للطلاق ، وحد ثلاثة المال للوصية ...**

هذه الأحكام القطعية هي من « الثوابت » المحددة لصورة مدنية الإسلام المتميزة .. ولابد لكل مدنية من ثوابت ، لا تقبل التزحزح والتغيير ! ..<sup>(١)</sup> فإذا علمنا أن « القرآن ليس هو بكتاب الجزئيات ، بل هو كتاب المبادئ والقواعد الكلية ، ومهمته الحقيقة أن يعرض الأسس الفكرية والخلقية للنظام الإسلامي بوضوح ، ثم يثبتها قويا بكلتا الطرفيتين : التدليل العقلي ، والتحريض العاطفي . أما ما يتعلق بالصورة العملية للحياة الإسلامية فإنه لا يرشد الإنسان إليها بوضع قوانين وأنظمة تفصيلية ... بل إنه حدد الحدود الأساسية ...<sup>(٢)</sup> فقط ..

إذا علمنا ذلك أدركنا - بمنطق المودودى - ومن خلال نصوصه كيف وسع

---

(١) المرجع السابق . ص ١٧١، ١٧٢ .

(٢) (المبادئ الأساسية لفهم القرآن) ص ٦٢ . تعریف : خليل أحمد الحامدی . طبعة الكويت سنة ١٣٩١ هـ / سنة ١٩٧١ م .

الإسلام مجال «الحاكمية البشرية المقيدة» .. وما هو نطاق القيود الإلهية على هذه الحاكمية البشرية ..

والأستاذ المودودى ، بعد أن نفى أن تكون «الحاكمية البشرية» في الإسلام لفرد أو طبقة ، أو كهنة سدنة ، تحدث عن خلافة الإنسان ونيابته عن الله ... فالآمة نائبة عن الله ، وهى تنتخب حاكمها ، ونوابها ، وأهل الحل والعقد فيها ، بطريقة ديمقراطية ، الأمر الذى يجعل الخلافة الإسلامية «ديمقراطية» ، على العكس من القبصيرية أو البابوية أو الثيوقراطية (الدولة الدينية) على حسب ما يعرفها الغرب ورجاله ... .

ويستطرد المودودى فيقول إن «ديمقراطيتنا الإسلامية» هي كديمقراطية الغرب . لا تتألف الحكومة فيها ولا تتغير إلا بالرأى العام . ولكن الفرق بيننا وبينهم : أنهم يحسبون ديمقراطيتهم حرفة مطلقة العنان ، ونحن نعتقد الخلافة الديمقراطية متقدمة بقانون الله عز وجل ... (١) .

وفي مكان آخر يفصل في الطابع الديمقراطي للنظام السياسي الإسلامي ، فيقول : إننا نعارض سيادة فرد أو أفراد أو طبقة سيادة مطلقة تستأثر بالسلطة ، أكثر من معارضته المتحمسين للديمقراطية الغربية ، ونؤكد المساواة في الحقوق وتكافؤ الفرص أكثر من تأكيد أنصارها ، ونحارب كل نظام يكتب الحريات ، فلا يبيح حرية التعبير أو التجمع أو العمل ، أو يضع العراقيل في سبيل بعض الأفراد لاختلافهم في الجنس أو الطبقة أو أصل الولادة ، بينما يعطى الآخرين

---

(١) (تدوين الدستور الإسلامي) ص ٢٥٩ ، ٢٦٠ .

حقوقاً وامتيازات خاصة . فإذا كانت الديمقراطية الغربية تعتبر هذه الأمور جوهرها (Essence) وروحها فإنه لا خلاف بينها وبين ديمقراطيتنا الإسلامية ... نحن نؤمن بحاكمية الله تعالى ، ونقيم نظام حكمنا على فكرة الاستخلاف أو النيابة ، وهي نيابة ديمقراطية في جوهرها وروحها ، يتم فيها انتخاب الخليفة أو الرئيس أو الأمير وفق رأى الجماهير وبإرادتهم الحرة ، كما يتم فيها انتخاب أهل الحل والعقد والشورى كذلك ، وهم الذين لهم الحق المطلق في نقد تصرفات الحكام ، ومحاسبتهم ... (١) .

وإذا كان المودودي قد مال في كتابه (نظرية الإسلام السياسية) - الذي كتبه سنة ١٩٣٩ م - إلى أن للأمير الحق في أن يوافق الأقلية أو الأغلبية من أعضاء مجلس الشورى في رأيها ، كما أن له أن يخالف أعضاء المجلس كلهم ، ويقصى برأيه ، (٢) .. أي مال إلى عدم إلزام الشورى للحاكم ... فلقد عاد وعدل عن هذا الرأي في كتابه (تدوين الدستور الإسلامي) - الذي كتبه سنة ١٩٥٢ م - وقال : إنه ، لا مندوبة لنا من أن نجعل الهيئة التنفيذية تابعة لآراء أغلبية أعضاء المجلس التشريعي ! (٣) .

فهل بقيت ثمة شبهة ، أو بقى أي غبار على فكر الرجل يبرر الظن بعده أنه للديمقراطية ، بدعوى أن مفهومه للحاكمية الإلهية ينافيها !؟ ..

لا نعتقد .. ولا نظن ! ..

(١) (الإسلام والمدنية الحديثة) ص ٣٦ - ٣٨ .

(٢) (نظرية الإسلام السياسية) ص ٥٩ .

(٣) (تدوين الدستور الإسلامي) ص ٢٧٦ .

وأخيرا .. فإن هناك حقيقة هامة قامت وراء نقد المودودى للديمقراطية الغربية التى كانت أساسا من أسس الدولة القومية الواحدة التى سعى ( حزب المؤتمر ) لإقامةها فى الهند الموحدة .. وهذه الحقيقة تقول : إن عداء المودودى هذا قد نبع من عدائـه لفكرة القومية الهندية الواحدة ، فكلـاـهما كان يعنـى - في ظروف الأقلية المسلمة والأغلبية الهندوكـيـة . سـحقـ الشـخـصـيـةـ الحـضـارـيـةـ والـقـومـيـةـ التـقـافـيـةـ لـالـمـسـلـمـينـ ...ـ والمـودـودـىـ .ـ فـىـ نـصـوصـ كـثـيرـةـ لـهـ .ـ يـميـزـ بـيـنـ الـدـيمـقـراـطـيـةـ .ـ بـمـعـنىـ التـيـابـةـ عنـ الـأـمـةـ وـحـكـمـ الـأـغـلـيـةـ .ـ وـبـيـنـ تـطـبـيقـهـاـ فـىـ ظـلـ الـأـغـلـيـةـ ثـابـتـةـ ،ـ عـلـىـ أـقـلـيـةـ ثـابـتـةـ .ـ لـاـخـلـافـهـماـ فـىـ الـأـصـوـلـ وـالـحـضـارـةـ .ـ فـهـىـ فـىـ رـأـيـهـ ،ـ هـنـاـ سـتـكـونـ بـرـيرـيـةـ ،ـ وـلـنـ تـكـونـ دـيمـقـراـطـيـةـ !ـ يـقـولـ فـىـ نـصـ هـامـ جـداـ مـنـ نـصـوـصـهـ هـذـهـ .ـ مـوـضـحـاـ فـكـرـهـ ،ـ وـحـاسـمـاـ مـوـقـفـهـ :ـ إـنـ لـهـ لـيـمـكـنـ لـأـىـ عـاقـلـ أـنـ يـعـارـضـ الـدـيمـقـراـطـيـةـ ،ـ وـلـاـ يـمـكـنـهـ القـولـ بـأـنـ يـجـبـ أـنـ يـكـونـ هـذـاكـ حـاـكـمـ مـلـكـيـ أـوـ أـرـسـتـقـرـاطـيـ ،ـ أـوـ أـىـ نـوـعـ آـخـرـ مـنـ نـوـعـ الـحـكـمـ .ـ إـنـ الـقـضـيـةـ الـقـىـ تقـلـقـنـاـ مـنـذـ فـتـرـةـ طـوـيـلـةـ ،ـ وـتـزـيدـنـاـ فـلـقـاـ يـوـمـ بـعـدـ يـوـمـ ،ـ هـىـ أـنـ نـظـامـ الـحـكـمـ فـىـ الـهـنـدـ يـسـيرـ مـنـذـ حـوـالـىـ ثـمـانـيـنـ سـنـةـ(1)ـ مـصـنـتـ عـلـىـ أـسـانـ الـمـؤـسـسـاتـ الـدـيمـقـراـطـيـةـ ،ـ عـلـىـ اـفـرـاضـ وـجـودـ قـومـيـةـ وـاحـدـةـ ،ـ وـذـلـكـ بـسـبـبـ الـقـيـادـةـ الـخـاطـئـةـ وـالـحـكـمـ الـخـاطـئـ ،ـ مـنـ جـانـبـ الإـنـجـيلـىـ مـنـ نـاحـيـةـ ،ـ وـحـسـنـ حـظـ وـأـنـانـيـةـ الـهـنـادـكـةـ مـنـ نـاحـيـةـ أـخـرىـ .ـ وـلـاـ يـجـبـ أـنـ نـخـلـطـ هـنـاـ بـيـنـ الـدـيمـقـراـطـيـةـ نـفـسـهـاـ وـالـمـؤـسـسـةـ ذاتـ النـوـعـ الجـمـهـورـىـ ،ـ عـلـىـ اـفـرـاضـ وـجـودـ قـومـيـةـ الـواـحـدـةـ ؛ـ فـبـيـنـهـماـ فـرقـ

( ١ ) كـتـبـ هـذـاـ الـكـلامـ سـنـةـ ١٩٣٧ـ مـ ..ـ وـالـإـشـارـةـ إـلـىـ تـارـيـخـ هـزـيـمةـ الـهـنـدـ أـمـامـ بـرـيطـانـيـاـ فـىـ خـمـسـيـنـاتـ الـقـرنـ التـاسـعـ عـشـرـ .

السماء والأرض ، ولا يعني الاختلاف مع واحدة أننا نختلف مع الأخرى . فحقيقة الأمر أنه لا يوجد في الهند قومية واحدة ، ولا توجد بالهند الأسس التي يمكن أن تقوم عليها القومية الواحدة . ولكن لنفترض أن الهنادكة والمسلمين والمنبودين والسيخ والمسحيين وغيرهم يمثلون أمة واحدة .. فإن من الممكن تطبيق قاعدة الجمهورية (الديمقراطية ) هذه بينهم على أساس أن يسير الحكم طبقاً لما ترتضيه الجماعة التي تمثل الأغلبية بين هذه الأمم<sup>(١)</sup> ... إنه حين يتم تطبيق أصول الحكومة المبنية عن الأغلبية (أى حكومة الأغلبية ) في النظام الديمقراطي ، فإن هذا يعني أن المجموعة كثيرة العدد تتولى الحكم ، وتنال أغراضها ورغباتها بقوة الحكومة ، كما أن المجموعة قليلة العدد تصير مستبعدة وتضحي برغباتها ومصالحها في سبيل رغبات ومصالح الأغلبية ، وهذا هو ما يطلق عليه : استبداد الأغلبية .. وهو أعمق جرح وأسوأ علامة على وجهديمقراطيات هذا الزمان ... ويمكن لمبادئ حكومة الأغلبية أن تكون في مكانها الصحيح حين يتم الاتفاق أصلاً على الأمور الأساسية للمواطنين ، وأن يكون الاختلاف بينهم اختلافاً في الآراء فقط ، وليس في المصالح ، ومن الممكن في مثل هذا النظام أن تصبح أقلية اليوم هي أغلبية الغد ، وأن تصبح أكثريّة اليوم أقلية الغد ... ولكن اختلاف الأهداف .. أو الأصول الدينية ، أو العواطف القومية ، أو اختلاف أسلوب الحياة وغيرها من مثل هذه الأمور لا يمكن أن تنتهي عن طريق الدلائل أو الاستنتاجات ، ومن هنا فإن المجموعة التي تشكل الأغلبية سوف تظل دائماً هكذا .. فمن الخطأ - إذن - أن

---

(١) ( المسلمين والصراع السياسي الراهن ) ص ١٠٨ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م .

نطلق على هذا الشيء اسم : الديموقراطية ، ويجب أن نطلق عليه اسم : البريرية؟!...<sup>(١)</sup> إن عزيمتنا القومية لازداد ولا تنضج في ظل هذا النظام ، بل هي تختنق وتعتصر للنهاية ، وتقطع جذورها ، ففي هذا النظام نحن قلة في العدد ، وهذا النظام يعطي ما عنده لمن هم كثرة في العدد ... إن القوة جماعها سوف تتحرك لتسقر في أيدي الآخرين .. وهم سوف يسحقون وجودنا بقوة ويشدّة؟!...<sup>(٢)</sup>

هكذا وضحت مواقف الرجل الفكري كل الواضح .. وظهر جليا ، من خلال هذه النصوص ، التي تعمدنا الإفادة في إبرادها لكلا تكون هناك حجة لمن يجتذبون النصوص؟!.. ظهر جليا أن الرجل لم يكن عدوا للقومية ، ولا للديمقراطية ..

\* فهو قد رفض «ال القومية السياسية الواحدة » ، لكل الهند .. لأنها كانت تعنى سحق الأقلية الهندوسية للقومية الحضارية والثقافية للأقلية المسلمة ... ف موقفه هذا كان دفاعا عن «ال القومية الحقة » .. وليس عداء «لل القومية » .. ثم هو قد قدم لهذه المعضلة حلّ قوميا نابعا من تعدد القوميات في شبه القارة الهندية؟ ..

\* وهو قد رفض مؤسسة الدولة الديمقراطية ، القائمة على حكم الأقلية ، لا رفضنا منه للديمقراطية ، بل لأنها في ظروف الهند حيث تعدد القوميات . ستؤدي إلى دوام الحكم بيد الأقلية الهندوسية ، واستبعاد الأقلية المسلمة عنه

(١) (الأمة الإسلامية وقضية القومية) ص ٩٦، ٩٧، ٩٨ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م.

(٢) (المسلمون والصراع السياسي الراهن) ص ١٠٩ .

دائما ، لدوام ارتباط الأغلبية بالأصول الحضارية القومية ... وهذا الموقف هو رفض لتوظيف المؤسسات الديمقراطية في غير موضعها ، وليس رفضا للديمقراطية ، فهو نفسه يقول : إنه لا يمكن لعاقل أن يعارض الديمقراطية .

\* ونظريته في الحاكمية الإلهية لا تنفي انحيازه للديمقراطية ... فالحاكمية ، بمعنى السلطة المطلقة .. سلطة الفعال لما يريد .. الذي لا يسأل عما يفعل .. ليست مما يدعوه البشر ... ونطاق التشريع الإلهي القطعي محدود ، وأغلبه كليات وقواعد عامة ... أما ما عداه فاختصاص « الحاكمية البشرية » المحكومة بهذه الكليات وبروح الشريعة العام - التي هي فكرية الأمة ومعيار الخير والشر والصواب والخطأ في حياتها .... والأمة - عن طريق توابها ومماثلتها - هي التي تمارس هذه « الحاكمية البشرية » ... فهي إذن - هذه الحاكمية - ديمقراطية في الجوهر والمضمون والأساس ...

هكذا انجلی الغموض الذى أحاط بفکر الأستاذ المودودى السياسي ... وهو الغموض الذى علم الله كم دفع أنسا بعيدا عن جادة الصواب ، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا !؟!

شعار الحاكمية ، إذن ، عند المودودى لا يماثل « الشيورقراطية » ولأنظرية « الحكم بالحق الإلهي » ، كما شاع عن الرجل عند كثيرين من أنصاره وأعدائه على السواء !؟!

لكن هذا الشعار هو شعار موهم ، أدت وتؤدى كثير من النصوص التي كتبها

المودودى حوله إلى لبس جعل الكثيرين يحسبونه على «الثيوقراطية»، و«الدولة الدينية»، .. ثم هو إحياء لمقوله خارجية مثلث طليعة الانحراف عن الإيمان بسلطان الأمة السياسي في حضارتنا العربية الإسلامية .. وفوق كل هذا فإنه شعار لجأ إليه المودودى مدفوعاً بملابسات هندية خاصة : دولة متعددة القوميات ... والمسلمون فيها أقلية قومية ، فسلطة الأغلبية الهندوسية لابد أن ترفض ؛ لأنها أغلبية دائمة معادية لغيرها من القوميات ، وبخاصة للقومية الإسلامية ... فهو - هنا أيضا - رفض لسلطة بشرية مستبدة ومعادية ، يستخدم شعاراً فيه «شبهة» الإيهام بتجريد البشر من أن تكون لهم السلطة والسلطان في سياسة الدولة والمجتمع ... ومن هنا كان رفضه وطرح نظريته جانبياً أجدى في تحديد المعانى الدقيقة واختيار المصطلحات المعبرة عنها بدقة ، فى ميدان ومناخ مليء بعوامل اللبس والأفكار والشعارات المثيرة للشبهات ! ..

فلا شعار، الحاكمية ، فى نشأته الأولى - بذى صلة حقيقية بفكر الإسلام السياسى .. ولا هو ، فى صورته المودودية - بالعبير عن واقع الفكر الإسلامى الحديث ، أو ضرورات النهضة الإسلامية فى إطار أمتنا العربية .. إنه شعار دخيل على تراثنا القديم واجتهدانا الحديث .. تخلى عنه الذين ابتدعواه قديماً .. وجواهر فكر المودودى عنده مخالف لما فهمه منه أنصاره وأعداؤه على السواء .. فهو لا يعدو - رغم ما أوضحتنا من مضمونيه الحقيقية - أن يكون شبهة من الشبهات ! ..

\*\*\*

والأمر الذى يؤكد براءة «الإسلام : الدين» ، و«الإسلام : الحضارة» ، من

الانحراف إلى القول « بالسلطة والدولة الدينية » ، أول القول « بفصل الدين عن الدولة » ، هوبقاء نظرية الإمام الشيعية وصورتها الأخيرة « ولاية الفقيه » - وبقاء « شبهة السلطة الدينية » - نظرية « الحاكمية » - خارجاً عن طبيعة المسار الأصيل لفكرة الإسلام السياسي ، كما أبادته التيارات الفكرية الأساسية التي عرفتها حضارتنا وأيضاً بقاء هذا « النتوء » غريباً عن المناخ العربي الإسلامي الذي التزم موقف الرفض والنفور من كل الأطروحات المجافية « لوسطية الإسلام » ...

ولقد ظلت « صفة » هذا « النتوء » في مسيرتنا الفكرية ، مجرد « جملة معترضة » ، تنتظر من يحذفها من كتاب الفكر السياسي للإسلام ، وبقيت ظاهرة غير طبيعية ، تشبب صفحات هذا الكتاب ، إلى أن عرف الإنسان العربي طريقه إلى عصر اليقظة والنهضة والتنوير في القرن التاسع عشر الميلادي ، فرأينا نقاء الفكر السياسي في هذه القصبة يعود ليتألق في الآثار الفكرية لمدرسة التجديد الديني ، التي تبلورت من حول فيلسوف الإسلام وموقف الشرق جمال الدين الأفغاني ( ١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ / ١٨٩٧ - ١٨٣٨ م ) والتي كان الإمام محمد عبده ( ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ) المهندس الأعظم لبناءها الفكري المجدد للإسلام ..

فأعلام هذا التيار التجديدي ، وإن اعترفوا بوجود « سلطة زمنية » و « سلطة روحية » ، إلا أنهم يجعلون « السلطة الروحية » للدين تمثل في كل متدين به ، وليس في « رجال » لهذا الدين يتخدون لأنفسهم من السلطة والسلطان ما لا يشاركون فيه الآخرون .. وكما جعلوا السيادة والرقابة للأئمة على رجال

«السلطة الزمنية»، فكذلك جعلوا للأمة السيادة والرقابة على كل من يسمى «استخدام سلطان الدين»؛ ذلك لأن «إرادة الشعب»، الغير مكره، والعغير مسلوبة حريته قوله وعملاً، هي قانون ذلك الشعب المتابع، الذي يجب على كل حاكم أن يكون خادماً له أميناً على تنفيذه!..<sup>(١)</sup> كما يقول جمال الدين الأفغاني..

ومن منطلق «الإسلام : الدين»، «الإسلام : الحضارة»، لم ير أعلام تيار(الجامعة الإسلامية) التجديدي بين السلطتين «الزمنية»، «الروحية»، ذلك التناقض العدائي، ولا هذه الثنائية الحادة والانشطار المستحكم الذي كان بينهما في الواقع الأوروبي، وهو التناقض الذي أثمر «العلمانية»، هناك... فقال أعلام هذا التيار التجديدي: إنه «إذا سار الدين في غايته الشريفة»، حمدته السلطة الزمنية، بلا شك، وإذا سارت السلطة الزمنية في الغاية المقصودة منها، وهي (العدل المطلق) حمدتها السلطة الروحية وشكرتها، بلا ريب.. ولا تتنافر هاتان السلطتان إلا إذا خرجت الواحدة منها عن المحور اللازم لها، والموضوعة لأجله!..<sup>(٢)</sup>.

ولقد تصور - وصور - أعلام تيار التجديد الدينى علاقـة الدين بالدولة على النحو الذى يمكن رصد عـناصره الأساسية فى هذه النقاط :

١- تأسيس المشروع النهضوى المستقبلى على الثوابت والأصول التى تمثل

---

(١) الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ص ٥٣٣ - دراسة وتحقيق دكتور محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ .

(٢) المصدر السابق ص ٣٢٤ .

، هوية الأمة الحضارية ، .. ذلك ، لأن الظهور في مظهر القوة ، لدفع الكوارث ، إنما يلزم له التمسك ببعض الأصول التي كان عليها الآباء والأسلاف .. ولا ضرورة - في إيجاد المنعة - إلى اجتماع الوسائل وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الأخرى ، ولا ملجم للشرق - في بدايته - أن يقف موقف الغربي في نهايته ، بل ليس له أن يطلب ذلك؟ ... (١) .

فتميزنا الحضاري حقيقة تاريخية .. وهو ضرورة مستقبلية نافعة ، تعصم مشروع نهضتنا من المسوخ والتشویه المتمثل في فكريه « التغريب » .. وهو شرط صلاحه ، عندما يلائم طبيعة الأمة وخصائصها ..

٢ - والإسلام - المتجدد بالاجتهد العقلاني - هو الركيزة الطبيعية والقوية للنهضة المنشودة في إطار أمتنا العربية الإسلامية .. فتجدد « دنيانا » رهن بتجدد « ديننا » ! .. وهذه سبيل لمزيد الإصلاح في المسلمين لا متذوقة عنها ، فإن إثنانهم من طرق الأدب والحكمة العاربة عن صبغة الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحدا . وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولأهلها من الثقة فيه ( ما ليس لهم في غيره ) ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إمام لهم به ، فلم العدول عنه إلى غيره؟! .. (٢) .

(١) المصدر السابق ص ٥٣٣ .

(٢) الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد العبد ج ٣ ص ٢٣١ - طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

٣ - وتأسیس التمدن الحديث على رکائز التمدن الإسلامي لا يعني صب الحاضر والمستقبل في قوالب السلف وتجارب الأقدمين ، وإنما يعني جمع ثوابت الهوية إلى متعددات العصر ومقتضياته ، فنكون « معاصرین » نبدع ما نواجه به تحديات العصر ومستحدثات الواقع ومتطلبات المستقبل ، على أن تكون « معاصرتنا » امتداداً متسقاً ومتطولاً لثوابت هويتنا العربية الإسلامية .. فنضمن النهضة العصرية مع التواصل الحضاري ، الأمر الذي ينفي التناقض بين « أصيل موروثنا » وبين « جدتنا وحذاثتنا » ..... ولو رزق الله المسلمين حاكماً يعرف دينه ، ويأخذهم بأحكامه ، لرأيتم قد نهضوا ، والقرآن الكريم في إحدى اليدين ، وما قرر الأولون وما اكتشف الآخرون في اليد الأخرى ، ذلك لآخرتهم ، وهذا لدنياهم ، ولساروا يزاحمون الأوليين فيزحموهم !... (١) .

٤ - وأسلمة ، الدولة ، في مشروعنا الحضاري لا تعنى أنها « دولة : دينية » .. ثيوقراطية ، .. كما عنت ذلك مسيحيتها في الحضارة الكاثوليكية الغربية ، فطبعـة ، السلطة الدينية ، للدولة مما يأبه نهج الإسلام . فالكاثوليكية الغربية هي التي ، جعلت أصلاً من أصول المسيحية كون السلطة الحقيقة : ( مدنية - سياسية - دينية ) في نظام واحد ، لا فصل فيه بين السلطتين ، أما الإسلام فإنه ليس فيه سلطة دينية ، سوى سلطة الموعظة الحسنة .. وهي سلطة خولها الله لكل المسلمين ، أدناهم وأعلاهم ... وليس لل الخليفة ، أو القاضي ، أو المفتى ، أو شيخ الإسلام أية سلطة دينية .. بل إن كل سلطة تناولها واحد من هؤلاء فهي

---

( ١ ) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٥١ - ٢٥٢ .

سلطة مدنية .. ! .. فليس في الإسلام سلطة دينية بوجه من الوجوه؟! .. (١) .

٥ - ونفى ، السلطة الدينية ، و ، التيوبراطية ، عن الدولة الإسلامية لا يعني ، علمانية ، هذه الدولة ، وتحررها من هيمنة الشريعة الإسلامية ، وفصلها عن الدين .. ذلك لأن الإسلام ليس مجرد رسالة روحية خالصة ، وإنما هو موقف كل وفلسفة شمولية وأيديولوجية حياتية وضع المعايير والفلسفات والأطر للنظام المدني أيضا .. فالإسلام : دين ، وشرع ، قد وضع حدودا ، ورسم حقوقا ، وليس كل معتقد في ظاهر أمره بحكم يجري عليه في عمله ، فقد يغلب الهوى وتحكم الشهوة ، فيغنم الحق ، ويتعدي المعنى الحد فلا تكمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضي بالحق ، وصون نظام الجماعة ، وتلك القوة لا يجوز أن تكون فوضى في عدد كثير ، فلا بد أن تكون في واحد ، وهو السلطان أو الخليفة ، (٢) - ( الدولة ) - ... فالله يزع بالسلطان مالا يزع بالقرآن ! ..

٦ - فهي - إذن - دولة : إسلامية ، و ، مدنية ، في ذات الوقت .. للشريعة مكان السيادة والهيمنة على ، واقعها الحى ، وعلى ، القانون ، المنظم لحياة هذا الواقع ... والأمة هي مصدر السلطة والسلطان في التشريع والتقنين لمقاصد هذه الشريعة وتجسيد فلسفاتها واقعا ووضع مقاصدها في الممارسة والتطبيق ...

---

( ١ ) المصدر السابق ج ٢ ص ١٧٥ ، ٢٨٥ ، ٢٨٦ ، ٢٨٨ ، ٣ ص من ٣

( ٢ ) المصدر السابق ج ٣ ص ٢٨٧ .

وإذا كانت ، الحرية ، فريضة إسلامية وضرورة شرعية إنسانية ، وليس مجرد حق من حقوق الإنسان ، فإن حرية الأمة لن تتحقق إذا لم تكن - في سياسة الدولة والمجتمع - مصدراً للسلطة والسلطان .. فالحكمة والعدل في أن تكون الأمة - في مجدها - حرمة مستقلة في شئونها ، كالأفراد في خاصة أنفسهم ، فلا يتصرف في شئونها العامة إلا من ثق بهم من أهل الحل والعقد ، المعبر عنهم في كتاب الله بأولى الأمر ؛ لأن تصرفهم - وقد وقفت بهم - هو عين تصرفها ، وذلك منتهي ما تكون به سلطتها من نفسها<sup>(١)</sup> ..

بل إن كون الأمة هي مصدر السلطة في حياتها السياسية ليبلغ الحد الذي يجعلها الحاكمة على الدولة .. فهى تبادع الحاكم وتتوجه . إن كان ملكا . على شرط الدستور والقانون ، فإن وفي كانت له حقوق الطاعة ، وإلا ، فإما أن يبقى رأسه بلا تاج ، أو تاجه بلا رأس ؟!<sup>(٢)</sup> ..

\*\*\*

هكذا كشفت مدرسة التجديد الدينى الحديثة النقاب عن الوجه المشرق للتفكير الإسلامي في هذا الموضوع .. موضوع : ( الإسلام وطبيعة السلطة السياسية في الدولة والمجتمع ) ، ومن ثم : ( الإسلام والعلمانية ) فازاحت وهم الدين زعموا أن الإسلام مع ، الحكومة الدينية .. الشيوفراطية ، ومن ثم أفقدت دعاء ، العلمانية ، من أنصار تيار ، التغريب ، كل مبرر لتكلف مشكلة يستعيرون لها حلًا متکلفا هو الآخر؟!

(١) المصدر السابق ج ٥ ص ٢٥٨ ..

(٢) الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ص ٤٧٩ ، ٤٧٨ ..

وظهر جلياً أن «شبيهة السلطة الدينية»، في تراثنا الفكري لم تعد أن تكون:

\* خصوصية شيعية، أمرتها ملابسات وغايات مختلفة عن تلك التي دعت إلى نظيرتها الأوروبية ..

\* مصطلحات موهمة، دفعت إليها ملابسات خاصة، لا وجود لها ولا لظيرها في إطار الأمة العربية المسلمة ..

\* آفة التقليد، للأطروحات الفكرية التي عرفتها ديانات أخرى وحضارات أخرى، رغم تعارض أسسها وغاياتها ومناهجها مع الأسس والغايات والمناهج التي تميز بها الإسلام ..

حدث ذلك ويحدث رغم وضوح مضاره ومخاطرها على ذلك التميز الذي طبع نهج الإسلام فأكسيبه خصوصية ازдан بها كدين، وحضارة .. وهي خصوصية من الواجب. ومن الطبيعي - أن تسعى إلى التخلّى بها أمّة هذا الدين ...

وهو قد حدث، ويحدث رغم أن الرسول ﷺ قد حذرنا مغبة منذ عصر البعثة، عندما تنبأ به فقال، محذراً: لتبعدن سنن من كان قبلكم، باعا بباع ، وذراعا بذراع ، وشيرا بشير ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتم فيه، (١)!! ..

لقد عرفت مجتمعات قديمة وحضارات غير إسلامية ذلك النهج الذي جعل

---

(١) رواه البخاري ومسلم وأبي ماجة وأبي حنيفة.

، السياسة دينا خالصا ، وكان ذلك قبل أن تبلغ الإنسانية طور الرشد الذي يوهل الأمة لأن تكون مصدرا للسلطة والسلطان في شؤون الدنيا وتنظيم الدول وسياسة المجتمعات .. فعرفت الكسروية الفارسية كسرى مفوضا من معبدوه «أهورا - مزدا» ، مفوضا بالحق الإلهي لتكون «سياسته» ، «دين السماء» ، وقانونها المقدس !.. وعرفت القيصرية الرومانية القيصر - في الوثنية - : ابن السماء - وفي المسيحية - : رئيس الكنيسة الحاكم بالحق الإلهي ، على التحو الذى اشتهر فى أوروبا الكاثوليكية بعصورها الوسطى - المظلمة !.. كما عرف التاريخ العبرانى «وحدة السياسة والدين» ، لدوم السلطة السياسية بيد الأنبياء !!

لكن الإسلام الذى فتح - بختم طور النبوة - للإنسانية باب المرحلة التي بلغت فيها رشدتها ، هو الذى علمنا رسوله ﷺ أن هذا الطور الجديد قد اقتضى تطويرا حاسما وتغييرا نوعيا في طبيعة السلطة السياسية للدولة الإسلامية ، وفي طبيعة العلاقة بين «الرسالة» و«السياسة» ، بين «الدين» و«الدولة» ، ... عندما قال - عليه الصلاة والسلام - : «إن بنى إسرائيل كانت تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وإنه لا نبى بعدى ، إنه سيكون خلفاء» (١) ... فنبه على أن لنظام الحكم فى الإسلام طبيعة تحالف طبيعية التى عرفت فى التاريخ القديم وفي الحضارات التى سبقت حضارة الإسلام ... وعندما قال - معلقا على حادث تأثير النخل - : «إنما أنا بشر مثلكم .. وما قلت لكم : قال الله ! .. فما كان من أمر دينكم فإلى ، وما كان من أمر

---

(١) رواه البخارى وأبن ماجة وأبن حنبل .

دنياكم فشأنكم به ، أنتم أعلم بأمر دنياكم ،<sup>(١)</sup> .. فنبه على أنه مع جمعه بين ، الرسالة ، و ، السياسة ، قد تمايز في إنجازه ما هو ، رسالة ، مما هو ، سياسة ، .. ما هو دين وما هو دولة .. فاختلاف الوضع وتغير - نوعيا - عن ، الكهانة ، التي سادت عصور ما قبل الإسلام وحضارته ..

لكن ... وبالرغم من هذا الهدى النبوى فقد نفر ضئيل العدد من المسلمين من تقدم أمة الإسلام ، باعا بباع ، وذراعا بذراع ، وشبرا بشبر ، فجعلوا ، السياسة ، دينا خالصا ، وجعلوا ، الإمامة : إلهية ، معصومة ، عصمة الأنبياء ! ..

وإذا كان هذا الفكر قد ظل - في تاريخنا وتراثنا - مجرد نتوء .. وخصوصية مذهبية ، أنكرتها التيارات الرئيسية التي صنعت فكر الإسلام السياسي .. كما ظل هذا الفكر مجرد فكر نظري ، نشأ كرفض للسلطة البشرية الظالمة ، وكحمل مثالى بسطة معصومة صنعها الله على عينه واصطفاها كما اصطفى الأنبياء ! ... إذا كان هذا هو حال تراث الإسلام وتاريخه مع هذا اللون من الفكر ، فإن شبيهه ، الكهانة الكاثوليكية ، عندما سادت أوروبا العصور الوسطى ، قد أفرزت ذلك اللون من ردود الفعل الحادة .. أفرزت نهج ، العلمانية ، SECULARISM .. الذي أنكر أهله ومفكروه أن تكون ، للدين ، علاقة ب ، الدولة والمجتمع ، ورفضوا أن تكون ، للرسالة الدينية ، صلة ب ، سياسة دنيا الناس ، ! ..

---

(١) رواه مسلم وابن ماجه وابن حنبل .

وكما ابتدى تراثنا القديم بأفة تقليد ، الكهانة ، القديمة .. كذلك ابتدى فكرنا الحديث والمعاصر بأفة تقليد ، العلمانية ، الأوروبية .. وغفل الفريقان - القائلون بأن « دولة ، الإسلام هي ، دين خالص » .. والقائلون بأن الإسلام « دين ، لا علاقة له بـ ، الدولة » .. غفلوا عن أن للإسلام - في هذا الأمر - نهجاً متميزاً يرفض ، الكهانة ، و ، وحدة الدين والدولة ، و ، الرسالة والسياسة ، و ، السلطة الدينية ، و ، الدولة الدينية ، و ، الحكم بالحق الإلهي ، .. كما يرفض في ذات الوقت - نقيسن هذه ، الكهانة ، وهي ، العلمانية ، التي تفصل الدين ، عن ، الدولة ، وتندع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ! ..

إنه النهج الإسلامي المتميز بـ ، وسطية ، الإسلام .. تلك ، الوسطية ، التي لا تعنى رفض هذين النقضين لكي تقف بينهما ، وعلى مسافة متساوية بينها وبين كل منهما - كما هو شأن ، الوسطية الأرسطية ، .. وإنما هي ترفض الانحياز لأى من النقضين ، لتصوغ معالم موقفها الثالث من السمات والسمات الممكن جمعها والتأليف بينها من بين سمات وسمات النقضين اللذين رفضت الانحياز لأى منهما وحده .. فهي وسطية ، العدل ، بين الظلمين .. و ، الحق ، بين الباطلين .. و ، الاعتدال ، بين التطرفين .. الوسطية التي تجمع وتؤلف بين ما يعد في المنظومات غير الإسلامية متناقضات يستحيل الجمع بينها ، فضلاً عن التأليف ! .. الوسطية التي تجمع بين ، الرسالة ، و ، السياسة ، .. بين ، الدين ، و ، الدولة ، بمصرة العلاقة بينهما ، دون أن تبلغ هذه العلاقة حد ، الاندماج والوحدة ، .. كما في ، الكهانة والدولة الدينية - الثيوقراطية ، .. .. ودون أن تتدنى وترق خيوط هذه العلاقة

إلى حد ، الانفصال ، - كما هو الحال في « العلمانية » .. الوسطية التي تدعى إلى الدولة : « الإسلامية - المدنية » ، والسياسة : « الإسلامية - المدنية » ، التي تمارس فيها الأمة حقها - بل واجبها - في أن تكون مصدر السلطات ، شريطة أن لا تحل حراما ولا تحرم حلالا دينيا، وإنما هي تبدع في شئون دنیاها في إطار مقاصد الشريعة وفلسفاتها ... دولة : إسلامية ترفض « الدولة الدينية » ، رفضها « للعلمانية » ، على حد سواء !!؟ ..

دولة : « إسلامية - مدنية » ، ترعى روح الشريعة الإلهية الثابتة ، وتلتزم الحدود القرآنية القطعية الدلالة والثبوت ، ومن ذلك يتكون لها إطار ديني ، يقف عند الكليات والمقاصد والغايات والفلسفات ، وفي داخل هذا الإطار الديني - الذي غدا مجسداً لهوية الأمة وروحها الحضاري - تتجدد الأمة ، بواسطة الدولة ؛ لتساير بإبداعها الفكرى في النظم والقوانين حركة الواقع المتغير والمتطور دائمًا وأبدًا ، بحكم قانون الله وسته في تطور واقع الحياة والمجتمعات .. فهى دولة فيها : « الثابت - الدينى » ، وفيها : « المتغير - المدنى » .. ومن هنا قامـت « العلاقة » ، وفي ذات الوقت « التمايز » بين « الرسالـة » و« السياسـة » .. وبين « الدين » و« الدولة » ، في هذا البناء الإسلامي الفريد ! ..

إن الإسلام : « دين » و« دولة » .. وإن « واؤ » العطف التي تعطف « الدولة » على « الدين » ، كما تقيـد « المغـايرـة » .. وهذا هو معناها اللغوى - فإنـها تقيـد قيـام الصـلة والاشـتراك ! ..

ذلك هو موقف « الحضارة الإسلامية » ، على امتداد تاريخها - من قضية العلاقة بين « الدين » و« الدولة » .. لقد رفضـت - بما أبدـعـته تـيـاراتـها الفـكـرـية

الأصلية والرئيسية - مقولة : ، فصل الدين عن الدولة ، ، رفضها لمقوله ، وحدة الدين والدولة ، .. أى أنها رفضت جوهر ، العلمانية ، وجوهر ، الكهانة والثيوقراطية ، .. واختارت - بمنهج ، الوسطية الإسلامية ، - موقف ، التمييز ، بين الدين والدولة .. فكانت ، شبهة السلطة الدينية ، فيها ، نتوءا ، مقلداً لمواريث غير إسلامية ، كما هو حال ، الفكرية العلمانية ، الحديثة والمعاصرة ، مجرد تقليد لمسيرة الحضارة الغربية ، يصطنع مشكلة ليصطنع لها الحلول . وما الأفة التي وقفت وتوقف خلف دعاء ، الدولة الدينية ، ودعاة ، الدولة العلمانية ، إلا آفة التقليد والجمود ؟ !



## القفز على حقائق الفكر ووقائع التاريخ

لكن العجب - كل العجب - هو الغفلة أو التغافل - من قبل البعض - لكن هذا الوضوح في موقف الإسلام من علاقة الدين بالدولة .. ذلك الذي أشرنا إليه فيما تقدم من الصفحات ..

فكما وجدنا البعض يذهب في الادعاءات التي تفتح الباب ، للعلمانية ، إلى الحد الذي يشذ فيه عن الفكر الذي استقر عليه العلماء والباحثون ، فينكر علاقة ، الفكر الإسلامي ، بالدولة والسياسة وتنظيم المجتمعات وتحديد نمط معين ونهج متميز للتمدن وال عمران .. توصلًا إلى جعل ، العلمانية ، الحل الطبيعي في حضارة إسلامها . في زعمهم - دين لا دولة ، كما كانت هي الحل الطبيعي في حضارة قشت مسيحيتها أن تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ..

كما صنع البعض ذلك على جبهة ، الفكر الإسلامي ، .. وجدنا بعضا من الكتاب ، وإن لم يقولوا إن الإسلام - كفكر نظري . قد ماثل المسيحية في ، الكهانة ، و ، الدولة الدينية ، و ، الحكم بالحق الإلهي ، ، إلا أنهم قالوا ويقولون : إن ذلك قد حدث ، عمليا ، للإسلام ؟ !! .. فرأينا هذا البعض يجتهد في ، القفز ، على هذه الحقائق الفكرية ، الصلبة والعنيفة - التي قدمتها - ساعيا إلى التبشير بفكريه ، التغريب ، ، ومنها ، العلمانية ، ، بدعاوى تماثل الإسلام

«عملياً ، مع المسيحية في «الثيوقراطية» ، وـ «الكهانة» ، وـ «تماثيل» ، الواقع الإسلامي» ، مع واقع أوروبا العصور الوسطى والمظلمة عندما سادت نظرية «الحكم بالحق الإلهي» .. ولذلك ، فإن «العلمانية» - بنظر هذا البعض - تصبح هي الحل عندنا كما أصبحت هي الحل لأوروبا عصر النهضة والإحياء .. ويتمادي هذا البعض في هذه الدعوى فيزعم أن «العلمانية» قد استقرت لها السيادة في واقعنا النهضوي الحديث ، منذ بداية القرن التاسع عشر الميلادي ، وأنها كانت القرين والسبب لكل مشروعات النهضة والتحديث والتنمية التي عرفتها بلادنا في عصرها الحديث ! ..

\*\*\*

وفي اعتقادنا أنه رغم ظهور شذوذ هذا الادعاء ، عندما يوضع في صنوه الحقائق التي قدمناها ، والتي مايزلت بين الإسلام والمسيحية الكاثوليكية الغربية ، كما مايزلت بين واقع تطورنا ونظيره في الغرب .. إلا أن «درجة القبول» لهذا الادعاء في صفوف المثقفين العلمانيين - ونحن حريصون على إدارة الحوار الموضوعي معهم حول هذه القضية المحورية - تدعونا إلى تفصيل القول في حظ هذا الادعاء من الصدق «الفكري والواقعي» .. وتدعونا - كذلك - إلى اختيار أكثر الأصوات علوأً بهذا الادعاء ، وأشدهم حماسة له ، ممثلاً في الدكتور لويس عوض ؛ لتثير معه ومن خلاله الحوار حول حقيقة هذا الادعاء بوجود العلاقة بين الإسلام وـ «الكهانة والثيوقراطية» ... وقيام «العلمانية» ، وزدهارها في نهضتنا المصرية والعربية الحديثة ..

يقول الدكتور لويس عوض في الدراسة التي نشرها بمجلة «المصور» عن

( قصة العلمانية في مصر ) ... . ومع أن الإسلام - على خلاف المسيحية - دين يقوم في أساسه على الفلسفة الإنسانية ، باعتبار أن الله - في الإسلام - قال إن الإنسان هو سيد المخلوقات ، وجعل له مكانة ممتازة في الكون أعلى من مكانة الملائكة نفسها . والإسلام في جوهره لا يعرف حكم الكهنوت ، وليس فيه وسطاء بين الإنسان والله .. إلا أن الإسلام - كالمسيحية - قد عرفا دوراتهما الثيوقратية والهيومانية<sup>(١)</sup> ... .

وبناء على دعوى مرور الإسلام ، عمليا - مثله مثل المسيحية - بالدورات الثيوقратية ، يذهب الدكتور لويس عوض إلى القول بأن نهضتنا الحديثة ، مثلها كمثل نهضة أوروبا المسيحية ، قد اعتمدت على استبدال « العلمانية » بـ « الكهنوت والثيوقратية » الإسلامية ، وأن هذه النهضة الحديثة ، بما أرست من فكر وأقامت من مؤسسات إنما كانت - كنظيرتها الأوروبية - ثمرة للصراع بين دعاء « الحكم بالحق الطبيعي » وبين دعاء « الحكم بالحق الإلهي » ... فالتماثل بيننا وبين الغرب قائم في « واقع التطور التاريخي » ، وقائم - تبعاً لذلك - في « الحلول » .. ومنها حل « العلمانية » ! .. وفي هذه الدعوى يقول الدكتور لويس : « لقد أصبحت مصر - رغم الكثير من التقلبات المعادية - أرسخ قاعدة للعلمانية في الشرق الأوسط .. »<sup>(٢)</sup> .

وانطلاقاً من مذهبه الذي يرى أن « استقلال مصر » هو استقلالها عن ماضيها الإسلامي ومحيطها الإسلامي ، وأن تحضرها هو عين « تغريبيها » ،

( ١ ) ( المصور ) العدد ٣٠٧٧ في ٩ - ٣٠ ١٩٨٣ م .

( ٢ ) المرجع السابق . العدد ٣٠٧٨ في ٧ - ١٠ ١٩٨٣ م .

يذهب ليعدد القادة العظام الذين قادوا ، النهضة العلمانية لمصر ، فإذا هم بونابرت ( ١٧٦٩ - ١٨٢١ م ) ومحمد على ( ١١٨٤ - ١٢٦٥ هـ / ١٧٧٠ - ١٨٤٩ م ) وإسماعيل باشا ( ١٢٤٥ - ١٢٤٥ هـ / ١٨٣٠ - ١٨٩٥ م ) واللورد كرومتر ( ١٨٤١ - ١٩١٧ م ) وسعد زغلول ( ١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ / ١٨٥٧ - ١٩٢٧ م ) وجمال عبد الناصر ( ١٣٣٦ - ١٣٩٠ هـ / ١٩١٨ - ١٩٧٠ م ) ( ١ ) ..

ولخطورة هذه الدعوى - التي تتعذر حدود تزيف التاريخ إلى نطاق تصليل المسيرة المستقبلية ، وهذا هو هدفها الأساسي والأخطر . نجد لزاما علينا عرض مقولاتها - بأمانة موضوعية . على حقائق تاريخنا وواقع نهضتنا الحديثة ؛ ابتعاد الوصول إلى الحقيقة في هذا الموضوع الخطير ..

\* يقول الدكتور لويس عوض - بصيغة الواثق مما يقول - : إنني أعلم أن معركة الديمقراطية المصرية كانت دائماً معركة بين الحق الطبيعي ومن يدعون بالحق الإلهي . ومن يدعون بالحق الإلهي يريدون حرمان الشعب من ممارسة حقه الطبيعي كمصدر للسلطات ، ويسيغون هذه الصفة على الملوك والفقهاء والعاقة والبابوات والأبطال .. ( ٢ ) ..

فهل - حقاً - كانت تلك هي المعركة ؟ .. وهل حقاً كان هؤلاء هم فرقاؤها .. دعاء الحكم بالحق الطبيعي .. ودعاة الحكم بالحق الإلهي !؟ .. ومتى ؟ .. وفي أي بلد من بلادنا حدث هذا الذي « علمه » الدكتور لويس !؟ ..

( ١ ) المرجع السابق . العدد ٣٠٧٧ في ٣٠/٩/١٩٨٣ م ، العدد ٣٠٧٦ في ٢٣/٩/١٩٨٣ م والعدد ٣٠٧٨ في ٧/١٠/١٩٨٣ م .

( ٢ ) ( المصور ) حديث مع الدكتور لويس . العدد ٣١٠٦ في ٤/٢٠/١٩٨٤ م .

إن الشهير ، والمعتارف عليه ، والذى كاد أن يكون إجماع الذين أرخوا لهذه الأمة ، والذين درسوا ويدرسون هذا التاريخ ، يؤكد . في هذه القضية . على عدد من الحقائق التى تقول :

١ - إن أمتنا لم تنظر إلى « الدولة » العثمانية باعتبارها « خلافة إسلامية » ، تمتلك الشروط الإسلامية للخلافة والإمامية ، وإنما نظرت إليها باعتبارها « سلطنة » قائمة على « القهر والتغلب » .. وإن الثورات والتمردات والانتفاضات ضد هذه « السلطنة »، إنما كانت متواتلة ومشروعة ، وقادتها كانوا هم علماء الشريعة وأئمة الإسلام !؟.. كما كانت فترات التهادن مع هذه « السلطنة »، في إطار التعامل مع « حكم الضرورة »، ومع « الممكн » الذي هو « أخف الضررين » ... فقد ظل الإسلام : « الدين » و« الفكر » على لائمه وتغمسه بشروط الخلافة والإمامية ، يحجب « المشروعية الإسلامية » عن سلاطين آل عثمان ، بدءاً من « السلطان سليم » (٩٢٦ هـ / ١٤٨٠ م ) حتى « السلطان عبد الحميد » (١٢٥٨ - ١٣٣٦ هـ / ١٨٤٢ - ١٩١٨ م ) .. فلما كان ذلك هو الواقع الثيوقراطي ، الذي مرت به مسيحية الغرب الكاثوليكية !؟.. إن كان المقصود تجاوزات سلاطين آل عثمان ، الذين رأوا أنفسهم ظل الله في الأرض ، وسيوفه المسلطة على رقاب عباده .. فقد ظل الإسلام وعلماؤه منكرين لهذا التجاوز والانحراف ، يحجبون عنه « المشروعية الإسلامية » ، ويتحولون بينه وبينه أن يصبح « واقعاً إسلامياً » و« فكراً دينياً » .. فلما كان دور المؤسسة الكنسية في الغرب الكاثوليكي حيال قصة الكهانة والثيوقراطية والحكم بالحق الإلهي !؟.. وأين هذا التمايز بين الواقع الغرب

الكاثوليكى وواقعنا فى عصورنا المظلمة التى تسلط فيها سلاطين آل عثمان؟!..

٢ - وعلى حين كانت المؤسسة الكنسية - فى الغرب الكاثوليكى - هى المبدعة لنظرية ، الحكم بالحق الإلهى ، والمحاربة بضراوة ضد أن يكون الشعب مصدر السلطات .. كان علماء الإسلام - فى مجملهم - أئمة الدعوة إلى ضرورة أن تكون الأمة هي مصدر السلطات!!.. ولم يكن هذا الموقف لهؤلاء العلماء طارنا حديثا ، جاء كثمرة ، للعلمانية ، .. وإنما كان موقفاً أصيلاً أعلنه فى ظل السلطنة العثمانية ، وضمنوه الوثائق والقرارات التى نصت على حق الأمة فى تولية الحكام ، وفى عزلهم ، وفى الثورة عليهم ، وفى قتالهم ، حتى ولو كانوا سلاطين ، بل وخلفاء ،؟!..

فـ « مجلس الشرع » - الذى كانت بيده قيادة الأمة ، فى مصر ، أوائل القرن التاسع عشر الميلادى - هو الذى اجتمع بدار المحكمة العليا ، بيت القاضى ، فى يوم الاثنين ١٣ صفر سنة ١٢٢٠ هـ / مايو سنة ١٨٠٥ م ، وقرر عزل الوالى العثمانى أحمد خورشيد باشا .. واختيار محمد على باشا واليا - بدلاً منه . على مصر ، وذهب علماء مجلس الشرع إلى محمد على قاتلين له : « تكون واليا علينا ، بشروطنا ، !؟!.. ولما رفض خورشيد باشا قرار عزله قاتلا : « إنى مُولى من طرف السلطان ، فلا أعزل بأمر الفلاحين ، !؟!.. قاد « مجلس الشرع ، المقاومة والحصار والقتال ضد هذا الوالى وأعوانه .. وعندما سُئل قائد « مجلس الشرع ، وأبرز علماء الإسلام يومئذ السيد عمر مكرم ( ١١٦٨ - ١٢٣٧ هـ / ١٧٥٥ - ١٨٢٢ م ) .. عندما سُئل من قبل مندوب الوالى التركى :

- كيف تعزلون من ولاه السلطان عليكم .. وقد قال الله تعالى : ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (١) .

كان جوابه الذى حدد فيه انحياز الإسلام إلى حق الأمة . بل وواجبها . فى أن تكون مصدر السلطة والسلطان .. وأنحياز علماء الشريعة إلى هذه الديمقراطىة ، الإسلامية .. قال :

- أولو الأمر : العلماء وحملة الشريعة ، والسلطان العادل . وهذا الوالى - (خورشيد باشا) - رجل ظالم . وجرت العادة . من قديم الزمان . أن أهل البلد يعزلون الولاة ، وهذا شىء من زمان ، حتى الخليفة والسلطان إذا ساروا فيها بالجور ، فإنهم - (أهل البلد) - يعزلونه ويخلعونه .. (٢) .

فإذا كان هذا هو موقف الإسلام وعلمائه .. فماين هي ، الكهانة والثيوقراطية ، التى مر بها الإسلام ، كما مرت بها المسيحية ، والتى ناصبت حق الأمة فى الديمقراطىة وفي أن تكون مصدر السلطات العداء ؟!؟!.. الم يكن علماء الإسلام - هنا . هم الدعاة إلى الديمقراطىة الإسلامية ، وإلى أن تكون الأمة هي مصدر السلطة والسلطان !؟! ..

٣ - وهذا الخلاف الذى حدث بين السيد عمر مكرم وبين الوالى محمد على

---

(١) النساء : ٥٩ .

(٢) الجبرى ( عجائب الآثار فى التراث والأخبار ) ج ٦ ص ٢١٩ - ٢٢٣ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م . والرافعى ( تاريخ الحركة القومية ) ج ٢ ص ٣٣٦ ، ٣٣٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م .

باشا .. هل يحق لمنصف يفقه حقائق تطورنا التاريخي أن يقيم شيبها بينه وبين  
الصراع الذى شهدته الغرب بين ، السلطة الدينية ، و، السلطة الزمنية ، !؟.

إن عمر مكرم كان الداعية الصلب لمبدأ حق الأمة - بل وواجبها - فى أن تكون مصدر السلطات .. كما كان القائد المبرز لثورة الشعب فى سبيل حقوقه ، ومنها الديمقراطية .. ومن ثم يكن صراعه مع محمد على صراعا بين « الدين » وبين « الدولة » ، ولا صراعا بين دعوة الحكم بالحق الإلهى وبين دعوة الحكم بالحق الطبيعي .. وإنما كان - فى حقيقته وجوبه - صراعا بين « الثورة » وبين « الدولة » بكل ما تعنى هذه المصطلحات من دلالات ! (١) .

٤ - وإذا كانت أولى ثوراتنا الشعبية الحديثة ، من أجل الديمقراطية وحق الأمة فى أن تكون مصدر السلطة والسلطان ، كانت تلك التى قادها ، مجلس الشرع ، وعلماء الإسلام فى سنة ١٨٠٥ م .. فلقد كانت ثورتنا الشعبية الثانية - لتحقيق ذات الأهداف - تلك التى قادها أحمد عرابى باشا ( ١٢٥٧ - ١٣٢٩ هـ / ١٨٤١ - ١٩١١ م ) فى سنة ١٨٨١ م .. ولم تكن - هي الأخرى - صراعا بين دعوة الحكم بالحق الطبيعي وبين دعوة الحكم بالحق الإلهى ، وإنما كانت ثورة شعبية ضد الاستعمار الغربى ونفوذه والاستبداد资料 الداخلى وأعوانه .. وهى لم تقطع الروابط مع الدائرة الإسلامية التى كانت ممثلة يومئذ فى الإمبراطورية العثمانية ، وإنما رامت ترسيخ استقلال مصر فى إطار ، كومونولث إسلامى ، يكون إطار انتماء حضارى وأداة مقاومة للزحف الاستعمارى الطامع فى عالم

---

(١) انظر دراستنا عن عمر مكرم . مجلة ( الهلال ) عدد نوفمبر سنة ١٩٨٤ م وعدد فبراير سنة ١٩٨٥ م .

الشرق والإسلام .. وعن هذه العلاقة بين ، الاستقلال الوطني ، لمصر وبين دائرة ، انتمائها الإسلامي ، يقول عرابي : إننا جميعاً أبناء السلطان ، كأسرة في بيت ، ولكن ، كما هو الحال في الأسرة . فنحن أهالي الأقطار الإسلامية لكل منا حجرة مستقلة ، يترك لنا أمر تنظيمها حسب إرادتنا ، حتى لا يسمح للسلطان نفسه بالتدخل في ذلك (١) ، ! ..

ويسبب من وضوح عداء هذه الثورة ، الديمقراطية ، للغرب .. ويسبب من وعيها بأهمية الانتماء المصري للمحيط الإسلامي ، بما يمثله من روابط حضارية ، يذهب الدكتور لويس عوض فيهيل على هذه الثورة التراب ، فيكشف بموقفه هذا من الثورة العربية أن القضية عنده ليست ، الديمقراطية ، بقدر ما هي ، التغريب ، فإذا كانت ، ديمقراطية ، في إطار الانتماء الإسلامي فهي مرفوضة ، ولن تكون مقبولة إلا إذا كانت بالمفهوم الغربي العلماني ، وكجزء من ، القيم الغربية ، .. فعندما أن ، مشكلة العربين الحقيقة ليست موقفهم من الجيوش الغربية ، ولكن موقفهم من القيم الغربية (٢) .. !؟

هكذا ت تقوم ، حقائق الواقع ، كما قامت ، حقائق الفكر ، شاهدة على اختلاف المسيرة التطورية ، واختلاف الفكر النظري بين أمتنا العربية الإسلامية وبين الغرب الكاثوليكي إبان عصوره الوسطى وخلال مخاض نهضته الحضارية الحديثة .

(١) أحمد عرابي (كشف الأسرار) ج ١ ص ١٠٤ . طبعة دار الهلال . القاهرة سنة ١٩٥٨ م .

(٢) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ / ٩ / ١٩٨٣ م .

والآن ... نأتي إلى مناقشة دعوى الدكتور لويس عوض : « علمانية مصر الحديثة » ، وارتباط يقظتها ومشروعاتها بهضتنا الحديثة والمعاصرة بتبني العلمانية وسيادتها .. إن الرجل يريد .. مرة أخرى .. أن يقفز فوق حقائق الفكر التي عرفتها الأمة تاريخياً ، وفي مطلع عصرها الحديث .. وفوق حقائق الواقع الذي صنعته هذه الأمة منذ أن أسلمت وتعربت وحتى مطلع عصرها الحديث ، ليقول .. بلسان الحال والمقال .. : يكن ! .. لكن مصر قد تحولت ، بواسطة الدولة الحديثة ، ومن خلال مشروعها النهضوي ، منذ حكم محمد على باشا وحتى جمال عبد الناصر إلى دولة « علمانية » ... وهو ادعاء لابد من مناقشته ، وحوار أنصاره ، من خلال محاورة الدكتور لويس : أبرز المروجين لهذا الادعاء ..



## عصر محمد على باشا والعلمانية

ففيما يتعلّق بحقبة محمد على باشا ، ومشروعه النهضوي ، نجد الدكتور لويس عوض يمضى مصوّراً مصر الحديثة وكأنّها « هبة بونابرت » !!؟ فيتحدث عن محمد على ومشروعه القومي النهضوي باعتباره الامتداد لمشروع نابليون .. فعندَه ، أنّ محمد على قد :

- ١ - أحل نظرية ، الحق الطبيعي ، محل نظرية ، الحق الإلهي ..
- ٢ - وأحل ، القوانين الطبيعية ، التي وضعها الإنسان ، محل ، القوانين الإلهية ..
- ٣ - وجعل التعليم بالكامل علمانياً ..
- ٤ - وأن الدراسات الإنسانية التي أبدعها الجبرتي ( ١١٦٧ - ١٢٣٧ هـ / ١٧٥٤ - ١٨٢٢ م ) قد رسمت أسس التفكير العلماني !!!!!! ..
- ٥ - وأن رفاعة الطهطاوى ( ١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ / ١٨٠١ - ١٨٧٣ م ) قد صنع ما صنعه الجبرتي ، من ترسیخ لأسس التفكير العلماني ، وزاد عليه مناهضته للرهبانية والكهنوّت !!!!!! ..

تلك هي ، أدلة ، الدكتور لويس على ، علمانية ، مشروع محمد على

وتجريته .. وفيها يقول ، بنص كلماته : ... ومع بونابرت ومحمد على حل نظرية ، الحق الطبيعي ، محل نظرية ، الحق الإلهي ، وحلت القوانين التي وضعها الإنسان محل القوانين الإلهية ، إلا فيما يتصل بقوانين الأحوال الشخصية ... في عصر محمد على كانت علمنة التعليم كاملة ، وكان ما أرسى أسس التعليم العلماني الراسخة هو بعثات المائتى طالب الذين أوفدتهم محمد على إلى فرنسا وإنجلترا وإيطاليا والنمسا ... وكذلك العديد من المدارس التي أنشأها محمد على في مصر ... ومع هذه وتلك ، الألف كتاب ، التي ترجمت إلى اللغة العربية تحت رعاية محمد على . وبالمثل رسخت أعمال الجبرى والطهطاوى فى مجال الدراسات الإنسانية أسس التفكير العلمانى . لقد اجتاحت البلاد منذ أنس بونابرت المجمع العلمى المصرى روح جديدة ، وكانت مناهضة الطهطاوى للرهبانية ، بل وللكهنوت ، هي المعبر الحقيقى عن روح العصر (١) !

ونحن - قبل أن نناقش هذه ، الأدلة ، الخمسة على ، علمانية ، مشروع محمد على وتجريته ، ننبه على ثلاثة أخطاء وقع فيها الدكتور لويس ... أولها : أن تلاميذ البعثات العلمية التى أرسلها محمد على إلى أوروبا ليسوا مائتين ... وإنما هم ٣٣٩ طالبا ! ... (٢) .

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٧ في ١٩٨٣/٩/٣٠ م .

(٢) عمر طروson (بعثات العلمية في عهد محمد على وعباس وسعيد) ص ٤٠٤ - ٤٠٨ . طبعة القاهرة ١٩٣٤ م .

وثانيها : أن الكتب التي ترجمت في عهد محمد على لم تبلغ الألف ، وإنما هي على وجه الدقة والتحديد ٢٢٧ كتابا ! (١) .

وثالثها : أن البعثة العلمية الفرنسية التي صحبت حملة بونابرت ، والتي عملت بالقاهرة كفريق علمي ، لا يجوز وصفها بـ « المجمع العلمي المصري » . فلم يكن بمصر يومئذ علماء تجوز لهم عضوية المجامع العلمية .. وعلماء مصر .. ممثلين في الجبرتي . قد رأوا في التجارب الكيمائية البسيطة لعلماء هذه الحملة . عندما زاروا مقرها . شيئا من عمل الشيطان ؟ !! .. فعلماء هذه الحملة لم يكونوا مصريين ، حتى يسميهم الدكتور لويس « المجمع العلمي المصري » ، وجودهم في مصر . كجزء من الحملة الاستعمارية الغازية . لا يعطيهم صفة « الوطنية والمواطنة » .. اللهم إلا إذا كان الدكتور لويس يرافقه الفرنسيين ، أمة واحدة ، وما أظن أن عشقه للتغريب قد بلغ أو يبلغ به هذه الحدود ؟ !! .. فمجمع نابليون لم يكن مصريا .. ومجمعنا العلمي المصري . هو شيء آخر ، حتى وإن حمل نفس الاسم الذي أطلقه نابليون على المجمع الفرنسي في مصر .. فالعبرة بالبنية والجوهر والانتماء .. وليس بالأسماء !! .. والآن .. لنتنطر في أدلة ، الدكتور لويس على « علمانية » مشروع محمد على وتجربته ...

\* هل . حقا . أحلت تجربة محمد على بمصر نظرية « الحق الطبيعي » محل نظرية « الحق الإلهي » .. ??

---

(١) د. جمال الدين الشيال ( تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد على )  
الملاحق ص ٦ - ٣٩ طبعة القاهرة سنة ١٩٥١ م .

لقد سبق ورأينا كيف أن الفكر النظري للإسلام لم يعرف ولم يعترف بما سمي في الحضارة الغربية الكاثوليكية «الحكم بالحق الإلهي» ... وسبق ورأينا الواقع المصري، أوائل القرن التاسع عشر، في الفترة الزمنية التي تولى فيها محمد على حكم مصر، وقد خلا من أية ظلال لهذا «الحكم بالحق الإلهي» ... فعلماء الإسلام الذين تبلورت زعامتهم للأمة في «مجلس الشرع»، قد عزلوا الوالي التركي «باسم الأمة.. وبحق أهل البلد»، وبذات الاسم ونفس الحق عهدوا إلى محمد على بحكم البلاد ... فلم يكن هناك «حق إلهي»، كي يخلق مكانه «لحق طبيعي» ... وإن «اندماج» عقل الدكتور لويس في فكر الحضارة الغربية وأحداث تطورها الفكري وواقع صراعاتها التاريخية لن يستطيع - مهما اشتد - أن يغير واقع تطورنا المتميز فيجعل من إسلامنا، كاثوليكيّة بابوية، ومن كلمات عمر مكرم التي تحدثت عن أن الوالي إنما يكون والياً، بشروط الأمة .. التي لها أن تعزّله وتخلّعه وتنقاتله إذا سار فيها بالجور، حتى ولو كان خليفة وسلطاناً ... لن يستطيع «اندماج» عقل الدكتور لويس في «فكريّة التغريب»، أن يجعل من هذه الكلمات التي عبرت عن «واقع تطورنا المتميز»، «حقاً إلهياً»، ليقول إنه قد أخلى مكانه «في تجربة محمد على، لنظرية «الحق الطبيعي»<sup>(١)</sup> ... !

\* وكذلك .. فإن حظر الحديث عن حلول «القوانين الطبيعية»، محل «القوانين الإلهية»، ليس بأوفر في الصدق من هذا الحديث الذي سبق عن حلول «الحق الطبيعي»، محل «الحق الإلهي»، في مصر محمد على باشا ! ...

(١) المصور - العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ - ٩ - ١٩٨٣ م.

إن الإسلام القانوني لم يعرف ذلك الوضع الذي ساد في أوروبا الكاثوليكية ، عندما هيمنت المؤسسة الكنسية المقدسة ، على القضاء ، واحتكرت حق التشريع القانوني ، وأصبح تشريعها إليها مقدسا .. ففي الإسلام قليلة هي آيات الأحكام في القرآن الكريم ، وأقل منها آيات « الحدود » ، هذه وتلك ، مع الأحاديث النبوية الصحيحة التي تمثل « السنة التشريعية » ، إنما تمثل في الجوهر والأساس : فلسفة التشريع القانوني ، وإطار الاجتهاد البشري الذي أوكل إليه الإسلام إبداع القوانين وتطويرها وتغييرها ، وفقاً لمصلحة الأمة المنظورة دائماً وأبداً ، بحكم اختلاف الزمان والمكان ، وفي اتساق مع فلسفة هذا الإطار الشرعي ومثله ومقاصده .. وما الأحكام القليلة التي وردت في النصوص القطعية الدالة والثابتة إلا « نماذج » تطبيقية للتشريع الإسلامي ، في « ثوابت » لا خلاف عليها ولا اختلاف حالها ولا دخل فيها للتطور ، من مثل « الحدود » التي تستهدف الحفاظ على النفس والعقل والنسب والعرض والدين ... فتعبير « القوانين الإلهية » لا يجوز إطلاقه على « فقه المعاملات » و« اجتهادات الفقهاء » لأن هذا الفقه وهذه الاجتهادات هي « قانون - وضعى - إسلامى » .. أما « الوضع الإلهى » فهو تمثل في « الشريعة » التي هي « النهج » و« المثل » و« المقاصد » وفلسفة القانون .. وليس في « فقه المعاملات » الذي هو « قانون الأمة » وثمرة إبداع عبقريتها في ميدان « التشريع » ... وإن كلمات المشرع الغذا الدكتور عبد الرزاق السنہوری (١٣٩١ - ١٨٩٥ هـ / ١٩٧١ م) في هذه القضية شديدة الوضوح .. فهو يقول : « إن الكتاب والسنة هما المصادر العليا للفقه الإسلامي . وقد قصدت بالمصادر العليا أن أقول : إنها مصادر

تنطوى - في كثير من الأحيان - على مبادئ عامة ترسم للفقه اتجاهاته ، ولكنها ليست هي الفقه ذاته ، فالفقه الإسلامي هو من عمل الفقهاء ، صنعواه كما صنع فقهاء الرومان وقضائه القانون المدني ، !؟ (١) .

هذا عن موقف الإسلام الرافض لهذه الثنائية التي عرفتها أوروبا الكاثوليكية - والتي سيطرت تجربتها على فكر الدكتور لويس عوض - ثنائية : « القوانين الطبيعية » و « القوانين الإلهية » ..

ثم ... هل احترم الدكتور لويس حقائق تاريخ مصر القضائي في عهد محمد على باشا ، عندما قال إن محمد على قد غير القوانين التي كانت سائدة في المؤسسة القضائية ، وأحل « القوانين الطبيعية » التي وضعها الإنسان ، محل « القوانين الإلهية » ؟ .. هل احترم حقائق هذا التاريخ ؟ .. وهل احترم عقول القراء الذين حدثهم عن هذا التاريخ ؟ !؟ ..

إن كلام الدكتور لويس يؤكد أن محمد على قد غير المنظومة القانونية التي كانت سائدة قبل عصره في مصر وأنجز تغييرًا في فلسفة القضاء المصري ... فهل لهذا الكلام حظ من « الصدق التاريخي » ؟ !؟ ..

لقد كتب الجبرتي عمما يقرب من عشرين عاما من عصر محمد على ... وكتب أمين سامي باشا ( ١٢٧٤ - ١٣٦٠ هـ / ١٨٥٧ - ١٩٤١ م ) موسوعته الفذة ( تقويم النيل ) ، وهي التي أرخت لعصر محمد على يوما بيوم ،

( ١ ) السنهرى ( مصادر الحق في الفقه الإسلامي ) - طبعة القاهرة - منشورات معهد البحوث والدراسات العربية ١٩٦٧ م ، والنص منقول عن مجلة « المسلم المعاصر » ، ص ٧٨ عدد أبريل ١٩٧٥ م .

ورصدت جميع ما حدث بمصر فى عهده من إصلاحات وأحداث .. فلم ترد فى ( عجائب الآثار ) ولا فى ( تقويم النيل ) مجرد إشارة إلى أن تغييراً ما قد حدث ، على عهد محمد على فى المنظومة القانونية التى كان يقضى بها قضاء مصر فى ذلك التاريخ !!!

أما عبد الرحمن الرافعى الذى أرخ لمصر ومسيرتها القومية ، فإنه يضع يدنا على الحقيقة الكاملة فى هذه القضية عندما يقول : إنه فى عهد محمد على ، لم يتغير النظام القضائى كثيراً عما كان عليه فى عهد المماليك ، ولم يدخل محمد على فى هذا النظام تعديلاً أو إصلاحاً . غير أنه جعل للديوان الخديوى اختصاصاً قضائياً . وأنشاً سنة ١٨٤٢ م هيئة قضائية جديدة تسمى (جمعية الحقانية ) ، جعل من اختصاصها محاكمة كبار الموظفين على ما يتهمون به فى عملهم ، وتحكم أيضاً فى الجرائم التى تحيلها عليها الدواوين (١) ... .

إذا كانت ، حقائق التاريخ ، تقول إن قضاء مصر فى عصر محمد على - وخاصة فى التشريع القضائى - لم يشهد ، تعديلاً أو إصلاحاً .. فهل احترم الدكتور لويس عوض عقول قرائه ، وحقائق التاريخ الذى حدثهم عنه حديث المؤرخ ، عندما قال إن عصر محمد على قد شهد ، انقلاباً ، تشريعياً حلّت به ، القوانين الطبيعية ، محل ، القوانين الإلهية ، !!!؟؟؟ ..

\* ثم ... هل حقاً أن محمد على قد جعل التعليم - بالكامل . علمانياً .. وأرسى أسس التعليم العلمانى بالبعثات التى بعث بها كلى تتعلم فى أوروبا ..؟؟؟ ..

( ١ ) الرافعى ، عصر محمد على ، ص ٦٢٠ . طبعة القاهرة ١٩٥١ م .

إن حقائق تاريخ التعليم بمصر في ذلك العهد . كما ذكرتها مصادره الأمهات . تقول :

- ١ - إن الأزهر قد ظل المؤسسة التعليمية الأولى في عهد محمد على ، وإن لم يعد المؤسسة الوحيدة .. الأمر الذي ينفي مقوله : «العلمنة الكاملة للتعليم » ... كما كان طلاب الأزهر ، الذين تكونت عقولهم تكويناً إسلامياً ، هم مادة التعليم في المدارس الجديدة غير الأزهرية التي أنشئت في ذلك العصر ، وكذلك كان خريجو الأزهر ، من العلماء ونجباء طلابه هم جمهرة طلاب البعثات التي ذهبت إلى أوروبا؛ ليضيفوا «علوم التمدن العملي» إلى «علوم الشريعة والערבية» ، التي حصلوها في الأزهر الشريف !<sup>(١)</sup>.
- ٢ - إن مجموع المدارس الحديثة التي أنشئت في عهد محمد على قد بلغ خمساً وثلاثين مدرسة . ٤ ابتدائية . و٤ تجهيزية (ثانوية) . و٦ خصوصية وصناعية . و٤ عالية . و١٧ حرية . على حين بلغ مجموع مكاتب تحفيظ القرآن الكريم التي أنشأها محمد على بالقاهرة والإسكندرية والأقاليم تسعا وأربعين مكتباً<sup>(٢)</sup> .. ولقد كان القرآن الكريم ، والفرائض الدينية مادتين من مواد الدراسة بالمدارس الابتدائية الجديدة<sup>(٣)</sup> .. فـأين هي «العلمنة التعليمية» ، فضلاً عن «ال الكاملة» ؟!؟ ..

---

(١) المرجع السابق ص ٦٤٧ .

(٢) أمين سامي باشا ( التعليم في مصر ) ص ٣٣ - ٥٥ من القسم الرابع من الملحق .  
طبعة القاهرة سنة ١٩١٧ م .

(٣) المرجع السابق . ص ٢ من القسم الثالث من الملحق .

٣ - إن مراجعة تخصصات البعثات العلمية التي أرسلها محمد على باشا إلى أوروبا تتفى الزعم بأن هذه البعثات قد أرست أسس التعليم العلماني الراسخة ، ... فقد ذهبت هذه البعثات لتعلم ، العلوم والفنون العملية ، ، وال خاصة بالتمدن المدنى ، ، ولم يذهب مبعوث واحد لدراسة العلوم الإنسانية أو الاجتماعية أو الفلسفية ، التي تتصل بسبب ضعيف أو قوى بنهج الحضارة الغربية العلمانية ، الذي يفصل الدين عن الدولة ، ويرسخ الفكر المادى فى النظر إلى الكون وعلاقة المسببات بالأسباب ..

ونحن نعتقد أن الدكتور لويس عوض لو أخلص القصد فى مراجعة تخصصات هذه البعثات . وهي مذكورة على سبيل الحصر . في كتابات رفاعة الطهطاوى وعمر طوسون وعبد الرحمن الرافعى ، لما تحدث عن ، إرساء هذه البعثات . وترسيخها لأسس التعليم العلمانى ، ! .. فقد ذهبت هذه البعثات . التي بدأت سنة ١٨١٣ م وحتى بعثة سنة ١٨٤٧ م - لتعلم :

١ - الفنون العربية والإدارة العسكرية .

٢ - والملاحة والفنون البحرية .

٣ - والهندسة الحربية .

٤ - والمدفعية .

٥ - وصنع الأسلحة وصب المدافع .

٦ - وبناء السفن الحربية والمدنية .

٧ - وهندسة الري .

٨ - والميكانيكا .

- ٩ - والطباعة والحفر .
- ١٠ - والزراعة .
- ١١ - والتاريخ الطبيعي والمعادن .
- ١٢ - والكيمياء .
- ١٣ - والطب والجراحة .
- ١٤ - وفن إدارة الماكينات .
- ١٥ - وفن المعمار .
- ١٦ - ورسم الخرائط .
- ١٧ - والترجمة .
- ١٨ - والإدارة .
- ١٩ - والدبلوماسية .
- ٢٠ - والصياغة والجواهر .
- ٢١ - والغزل والنسيج والصباغة وتجهيز الأقمشة .
- ٢٢ - والسراحة .
- ٢٣ - وصناعة الجلود والأحذية .
- ٢٤ - وصناعة الأختام وتصنيع الشمع .
- ٢٥ - وصناعة النقش والدهان .
- ٢٦ - وصناعة الساعات .
- ٢٧ - وصناعة الصينى والفخار .
- ٢٨ - وصناعة التنجيد والفراشة .

٢٩ - . واللغات .

٣٠ - . وعلم توازن القوى والآلات .

٣١ - . والطبوغرافيا .

٣٢ - . والتحصينات .

٣٣ - . وفن معدن الفحم .

٣٤ - . وصناعة الحرير .

٣٥ - . وصناعة الورق<sup>(١)</sup> ... وغيرها من ، العلوم الطبيعية وتطبيقاتها ، .

وهذه العلوم الطبيعية وتطبيقاتها . وهى التى لا وطن لها ، ولا تتلون باختلاف الحضارات والفكريات « الإيديولوجيات » . هي التى يسمى بها الطهطاوى : العلوم والمعارف البشرية ... والفنون العلمية التى يظهرأثرها بالتجارب ، ويميز بينها وبين ، العلوم النظرية .. من مثل الاعتقادات الفلسفية الأوروبية الخارجة عن قانون العقل بالنسبة لغير الأوربيين .. والتى هى حشوات ضلالية مخالفة لسائر الكتب السماوية ، والتى ينصح كل من يريد الاطلاع عليها ، أن يتمكن . أولا - من الكتاب والسنة ، حتى لا يغتر بذلك ولا يفترا اعتقاده والا ضاع يقينه ؟ ! .. لقد ذهبت هذه البعثات المصرية لتنهل من العلوم العلمية .. ولم تذهب لتتعلم ما يشوه أو يزعزع تصوراتها الفلسفية وروحها الحضارية المؤمنة وقيمها الإسلامية المتميزة .. ولم تنظر إلى علوم

(١) انظر الرافعى ( عصر محمد على ) ص ٤٦٤ - ٤٧٣ - ٤٨٢ ، ٤٧٨ ، ٤٩٤ ، ٤٨٩ ،

٤٩٥ . وانظر عمر طوسون ( البعثات العلمية ) ص ٢٣ ، ٢٤ ، ١١ ، ٢١٩ ، ١٦٢ ،

٢٢ . وانظر رفاعة الطهطاوى ( الأعمال الكاملة ) ج ٢ ص ٢١ - ٢٢ . طبعة بيروت .

تحقيق : د . محمد عمارة . سنة ١٩٧٣ م .

الغرب الأوروبي ككل متعدد ومتراوّط ، وإنما ميّزت بين ما تحتاجه ليفوز  
مشروعها الحضاري المتميّز ، وبين ما يطمس تميّز هذا المشروع .. وعن هذا  
المتميّز الوعي تتحدث أبيات الطهطاوي ، فتقول :

أيوجد مثل باريس ديار  
شموس العلم فيها لا تغيب  
وليل الكفر ليس له صباح  
أما هذا ، وحقكم ، عجيب !

فهذه المدينة - كباقي مدن فرنسا ولاد الإفرنج العظيمة - مشحونة بكثير  
من الفواحش والبدع والضلالات وإن كانت من أحكم بلاد الدنيا وديار العلوم  
البرانية<sup>(١)</sup> !

فأين هي ، العلمانية ، التي جلبتها من أوروبا إلى مصر هذه البعثات؟! ..  
وهل في دعوى « ترسیخ هذه البعثات لأسس التعليم العلماني » - ومن أولياته  
طرح الدين جانبـاـ . احترام لحقائق التاريخ ، والتزام بالأمانة العلمية حيال عقول  
القراء؟! ..

\* أما عن الاستدلال على « علمانية مصر » ، في عهد محمد على ،  
وعلمانية مشروعه النهضوي ، بالدراسات الإنسانية التي أبدعها الجبرتي ،  
والتي رسمت أسس « التفكير العلماني » . على حد تعبير الدكتور لويس عوض -  
... فقد كان من الممكن المرور بمثل هذا « الدليل » دون تكليف الرد عليه ..  
وذلك أننا لو حملناه على محمل « النكبة الشاذة » ، لما خرجنا بذلك عن  
المأثور؟! ..

فالمعروف والمتعارف عليه ، لكل من فرأ الجبرتي - في كتابيه ( عجائب

---

(١) (الأعمال الكاملة) ج ٢ ص ١٥٩ ، ١٦٠ ، ٧٩ .

الآثار في التراث والأخبار) و(مظاهر التقديس بزوال دولة الفرنسيين) - أن الرجل لم يكن المعبر عن روح تجربة محمد على ومشروعه النهضوي ، وإنما كان الناقد اللاذع لجوانب كثيرة من هذه التجربة ، حتى لقد أثار البعض شبكات حول علاقة محمد على بمорт هذا المؤرخ العظيم ! ... ومن المعروف والمتعارف عليه أن عواطف الجبرتي كانت مع قيادة علماء الدين و مجلس الشرع ، وأنه كان دائم الانتقاد لشیوخ الأزهر الذين تخلوا عن السيد عمر مكرم في صراعه ضد انفراد محمد على بالسلطة في مصر ، كما كان نقده للسيد عمر مكرم مشويا ونابعا من شماتته فيه ؛ لأنه هو الذي قاد عملية تنصيب محمد على وإليا على البلاد ... كذلك من المعروف والمتعارف عليه أن نقد الجبرتي للدولة العثمانية لم يخرجه عن إطار الجامعة الإسلامية ، التي كان يرى أن ارتباط مصر بها هو الوضع الطبيعي والمفيد ... كل ذلك معروف ومتعارف عليه لكل من قرأ الجبرتي .. ولقد كان من الممكن الاكتفاء به ، والمرور دون تعليق على «نكتة» علمانية الجبرتي و دراساته الإنسانية التي رسخت أسس التفكير العلماني ، ... ولكننا آثرنا تقديم بعض كلمات الجبرتي التي تحدد مكانه من العلمانية والفكر العلماني ..

لقد أرخ الجبرتي لأحداث الحملة الفرنسية على مصر .. وكتب عن صراع الدولة العثمانية ضد جيش هذه الحملة .. فإذا علمنا أن هذا المؤرخ الفذ قد تحدث عن هذه الحملة - التي يراها الدكتور لويس عرض الطليعة الرائدة لعلمه مصر - تحدث عنها الجبرتي باعتبارها «كفرة الفرنسيين» .. وعن احتلال فرنسا لمصر يقوله : « وأناحت دوله الكفار بكلكلها على هذا القطر العظيم » .. وتحدث عن جلاء جيش هذه الحملة عن مصر ، وعوده مصر ولاية عثمانية ، فقال : « حمدًا لمن جعل كلمة الذين كفروا السفلى ، وكلمة الله هي العليا ، وجعل

الدولة العثمانية .. بهجة الدين والدنيا ... وأعلن أن جهود السلطان العثماني ووزيره وجبيشه هي التي منعت « عموم الرزية » بالحملة الفرنسية ، وأنه لو لا هذه الجهود « لصارت القضية أندلسية » ، أي لو قع مصر في قبضة الكفر كما حدث للأندلس ؟! ... ولذلك فقد تحدث عن السلطان العثماني ، فوصفه « بالملك الأعظم ، والسلطان الأفخم ، غياث المسلمين ، ملاذ المؤمنين ، مالك رقاب الأمم ، ملجاً العرب والجم ، حافظ ناموس الشريعة الغراء بقوه سطوهه .. سيف الله المسلول ... المحتف بعنایة الرب الكريم ، مولانا السلطان الغازى سليم » ... كما تحدث عن وزيره : « ... رافع علم الإسلام ، مشيد الشريعة والأحكام ... بهجة الدين والدنيا ... منقذ الأمة المحمدية من التردى فى كل مهلكة ... الذى أزال دولة الكفار ، وجدد دولة الأخيار ... ». (١)

فهل هذه هي « العثمانية » ، بما تعنيه من فصل الدين عن الدولة .. والقبول لفكرة فرنسا بونابرت ، والرفض لفكرة الدولة العثمانية ؟! .. وهل هذه هي « الدراسات الإنسانية التي رسخ بها الجبرتي أساس التفكير العثماني » . على حد تعبير الدكتور لويس !!! ..

\* أما استدلال الدكتور لويس عوض على علمانية مصر في عهد محمد على بـ « علمانية رفاعة الطهطاوى » ، وبدراسته الإنسانية التي رسخت أساس التفكير العثماني .. فإنه ترديد « لخطأ شائع » في كتابات الدكتور لويس وعدد من « المتغرين العثمانيين » ، الذين يخدعون قراءهم عندما يعلون عن انتصار الطهطاوى لـ « المذهب الإنساني » ، ويضمرون أن مرادهم بـ « الإنساني » هو « العلماني » دون أن يدرى قرأوهم هذا ، المراد ، !؟ ..

---

(١) الجبرتي ( مظهر التقدين ) ص ٣، ٤، ٩، ٥، ١٠، ١٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م.

صحيح أن الطهطاوى قد تجاوز إطار فكرية العصور المملوكية العثمانية ، التي وقفت بتقسيم البشر عند : « المؤمنين » و « الكفار » ... و صحيح أنه اعتمد التقسيم « الحضارى » ، الذى ميز - رغم العقائد الدينية - بين « المتوجهين » و « الخشين » و « المتحضرین »<sup>(١)</sup> .. لكن الطهطاوى قد آمن بذلك . و دعا إليه ايفتح للعرب والمسلمين باب الاستفادة من الحضارات الأخرى ومن المتحضرین الآخرين ، حتى لو كانوا غير مسلمين .. وذلك دون أن يتخلّى الرجل عن « الإطار المرجعى » المتميّز للحضارة العربية الإسلامية ، أو يتبنى « الإطار المرجعى » - المتميّز هو الآخر - للحضارة الغربية العلمانية .

ولقد خيل إلى في مرحلة من مراحل دراسته عن الطهطاوى أن الرجل قد اتّخذ موقف « التردد » حيال « علمانية الحضارة الغربية »<sup>(٢)</sup> ، لكن التقدم في وعي نصوص الطهطاوى وفقه كتاباته قد بلغ بى درجة اليقين برفض الرجل للعلمانية الغربية رفضاً واعياً بحقيقة أنها المخالفة للإطار المرجعى لحضارته العربية الإسلامية ..

لقد كان الطهطاوى على وعي كامل وعميق بأن « العلمانية » هي « الإطار المرجعى » للحضارة الغربية .. وأن هذه العلمانية تعنى : الاعتماد على « العقل » دون « النقل والوحي » .. وإرجاع كل « المسبيبات » إلى « التوانيم الطبيعية » ، وحدها ، دون القوة الإلهية الخالقة والمدبرة للكون .. واعتماد « العقل » وحده مصدرًا للقوانين ، دونما نظر إلى « الشريعة الإلهية » ومقاصدها وأحكامها ..

(١) (الأعمال الكاملة) ج ٢ ص ١٦ .

(٢) انظر كتابنا ( رفاعة الطهطاوى : رائد التنوير في العصر الحديث ) ص ١٧٨ ، ١٧٩ . طبعة القاهرة ، وبيروت سنة ١٩٨٤ م .

وأن هذه العلمانية لا تقيم للدين وزنا فيما يتعلق بسياسة الدولة وتنظيم المجتمع  
وتنمية العمران ...

كان الطهطاوى على وعى بهذه الحقائق ، عندما تحدث عن أهل باريس ،  
فقال : إن أكثر أهل هذه المدينة إنما له من دين النصرانية الاسم فقط ، حيث  
لا يتبع دينه ، ولا غيره له عليه ، بل هو من الفرق المحسنة والمقبحة بالعقل ،  
أو فرقة من الإباحيين الذين يقولون إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب ..  
ولذلك فهو لا يصدق بشيء مما فى كتب أهل الكتاب لخروجه عن الأمور  
الطبيعية ... (١) .

وكما وفى الطهطاوى « علمانية الغرب » ، باعتبارها « الإطار المرجعى »  
للحضارة الغربية ، الذى يعتمد « الدنيا » دون « الدين » و« العقل » دون « النقل »  
و« التواميس الطبيعية » دون « الشريعة » .. فلقد وفى تميز حضارته العربية  
الإسلامية ، بإطار مرجعى « يجمع ما بين » العقل « و » النقل « و » الطبيعة «  
و« الشريعة » و« الدنيا » و« الدين » .. وكتب عن هذه الحقيقة المحورية  
والهامة يقول : إن تحسين التواميس الطبيعية لا يعتد به إلا إذا قرره الشارع  
... والتکاليف الشرعية والسياسة . القى عليها مدار نظام العالم - مؤسسة على  
التكاليف العقلية الصحيحة الخالية عن الموانع والشبهات ؛ لأن الشريعة  
والسياسة مبنیتان على الحكم المعقولة لنا أو التعبدية التي يعلم حكمتها المولى  
سبحانه ، وليس لنا أن نعتمد على ما يحسن العقل أو يقبحه إلا إذا ورد الشرع  
بتحسينه أو تقييمه ... (٢) .

(١) المصدر السابق ، ج ٢ ص ٤٧٧ .

(٢) المصدر السابق . ج ٢ ص ٣٨٦ ، ٣٨٧ .

وهو لا يقف عند حدود الوعى الذى ميز بين حضارتنا العربية الإسلامية وبين الحضارة الغربية ، باختلاف ، الإطار المرجعى ، لكل منها ، حيث وازنت حضارتنا وألقت بين « الأقطاب » ، وغاب هذا التوازن عن ، الإطار المرجعى ، العلمانى للحضارة الغربية .. لا يقف الطهطاوى عند حدود هذا الوعى ، وإنما يتعداه ليعلن أن من ثمرات امتياز حضارتنا الإسلامية - والتي هى فى ذات الوقت أسباب لهذا الامتياز والتتميز . أن الإسلام هو دين ، ودولة ، وشرع ، وعبادات ، وشريعة مدنية ، ... فيقول : « ... والذى يرشد إلى تزكية النفس هو سياسة الشرع .. ومرجعها الكتاب العزيز .. الجامع لأنواع المطلوب من المعقول والمنقول ، مع ما اشتمل عليه من بيان السياسات المحتاج إليها فى نظام أحوال الخلق ، كشرع الزواجر المفضية إلى حفظ الأديان ، والعقول ، والأنساب ، والأموال ، وشرع ما يدفع الحاجة على أقرب وجه يحصل به الغرض ، كالبيع والإجارة والزواج وأصول أحكامها ، فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لاتثير العاقبة الحسنى ... ! »

ولا يكتفى الطهطاوى بهذا التصريح الذى يؤكد مرتجعية الإسلام فى تنظيم الدنيا والدولة والتشريع للقوانين . الأمر الذى ينفى علمانيته نفيا قاطعا .. وإنما يذهب لينتقد « علمانية الحضارة الغربية » ، ويصفه المنطق العلمانى فيقول : « ... ولا عبرة باللغوس القاصرة ، الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التى ركنا إليها تحسينا وتقييحا ، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود ، بتعدى الحدود . فيتبغى تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع ، لا بطرق العقول المجردة . وملعون أن الشرع الشريف لا يحظر جلب المنافع ولا درء المفاسد ، ولا ينافي المتجدادات المستحسنة التى يخترعها من منحهم الله تعالى العقل »

وألهمهم الصناعة ...<sup>(١)</sup> .

فهل بقيت - بعد ذلك - شبهة ، في رفض الطهطاوى « للعلمانية » ؟! ..  
وأين هي « علمانية مصر » و « مصر العلمانية » - على عهد محمد على -  
تلك التي تحدث عنها الدكتور لويس ...!<sup>٢</sup> ..  
وأين هو حظ ، الأدلة ، التي ساقها من الجدية والصدق والموضوعية  
والأمانة في الانساق مع حقائق الفكر ووقائع التاريخ ؟! ..



---

(١) المصدر السابق ج ٢ ص ٣٨٦ ، ٣٨٧ .

## عصر الخديوى إسماعيل والعلمانية

وعلى ذات الدرب يمضى الدكتور لويس عوض فى محاولته «الجريدة»، مستهدفاً «تبسيط» وجه العلمانية، وتمويه حقيقتها بتغليف سُمّها كى يبتلعه القارئ فى محيطنا العربى الإسلامى، فنراه يصور لقرائه أن كل مشاريع نهضتنا الحديثة قد كانت علمانية... وأن بلادنا قد اكتملت علمانيتها تحت قيادة «الحكام - المصلحين» الذين عرفتهم فى عصرها الحديث..

وعند الدكتور لويس عوض أن «الحقبة الثانية»، من «أحقاب مصر العلمانية»، كانت تلك التى حكم فيها الخديوى «العظيم» - كما يصفه - إسماعيل، وهى الحقبة التى امتدت ستة عشر عاماً (١٨٦٣ - ١٨٧٩ م) ..  
أما عباراته، التى يسوق فيها «أدلة»، على «علمانية مصر»، فى عصر الخديوى إسماعيل، فإنها تقول :

«... ويتولى إسماعيل الذى :

- ١ - كان يؤمن بمصر الأوروبية، بذات من جديد إعادة بناء الدولة الحديثة العلمانية فى مصر بكل مضمونها ..
- ٢ - الدولة القومية .. ذات المؤسسات البرلمانية ...

٣ - وإدخال قانون نابليون ، في الستينات من القرن التاسع عشر ، بوصفه القانون الرسمي في مصر .... فلقد بلغت علمنة القوانين المصرية مدها الكامل عندما أدخل الخديوي إسماعيل قانون نابليون بوصفه النظام القضائي الرسمي في مصر ، وأنشأ لجنة برئاسة رفاعة الطهطاوى ليترجم قانون نابليون إلى اللغة العربية .

ولقد رسمت السنوات الست عشرة من حكم إسماعيل أسس العلمانية في مصر الحديثة<sup>(١)</sup> ..

تلك هي عبارات الدكتور لويس التي تسوق الأدلة الثلاثة على «رسوخ» أسس العلمانية في مصر الحديثة ، تحت حكم الخديوي إسماعيل ..

وإذا كنا نعتقد الاعتقاد الجازم بتناقض هذه المقوله مع حقائق الفكر ووقائع التاريخ المصري في عهد الخديوي إسماعيل .. فإننا نتعرف بوجود «شبهات» في هذه المقوله ، قد جعلت منها فكرًا شائعا في أواسط كثير من الباحثين والقراء . وهي «شبهات» نابعة من «أخطاء تاريخية شائعة» ، ولا علاقة بينها وبين حقائق الفكر ووقائع التاريخ .... ولذلك وجب علينا . كما صنعوا به ، أدلة ، علمانية مصر في عهد محمد على - أن نصنع به ، أدلة ، علمانية لها على عهد الخديوي إسماعيل ... أن نعرض هذه ، الأدلة ، على حقائق الفكر ووقائع التاريخ ، كما جاءت في أهميات مصادر التاريخ الذي أرخ لمصر في تلك السنوات ..

---

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٢ / ٩ / ١٩٨٣ م . والعدد ٣٠٧٧ في ١٩ / ٣٠ م ١٩٨٣ .

\* وأول هذه ، الأدلة ، وأكثر هذه ، الشبهات ، شيئاً هو ، إيمان الخديوي  
إسماعيل بمصر الأوربية ..

حقيقة لقد شاعت الكلمات « المنسوبة » إلى الخديوي إسماعيل ، والتي تقول على لسانه : إنني أريد أن أجعل من مصر قطعة من أوربا ! .. ولقد حدثنا الدكتور طه حسين ( ١٣٩٣ - ١٢٠٦ هـ / ١٨٨٩ - ١٩٧٣ م ) في كتابه - الذي مثل حقبة تغريه - ( مستقبل الثقافة في مصر ) عن هذه الكلمات ، فقال إنها لم تكن عبارات مجازية ، وإنما كانت نهجاً نهج الخديوي إسماعيل ، وحوله إلى حقيقة عاشتها مصر في ذلك التاريخ ..

لكن .... هل حقاً ، أراد ، الخديوي إسماعيل جعل مصر قطعة من أوربا العلمانية ؟ .. وهل سعى في سبيل تحقيق هذه ، الإرادة ؟ .. وهل تحققت هذه ، الإرادة ، في الفكر والواقع المصري ، على عهد الخديوي إسماعيل ..؟؟

إن وقائع التاريخ تنفي هذا ، الوهم ، الذي تحول إلى ، خطأ شائع ، في الحركة الفكرية والثقافية لفترة تجاوزت القرن من الزمان ! .. فلم تكن « إرادة » إسماعيل أن يجعل من مصر قطعة من أوربا ، بسلخها عن حضارتها الشرقية ، وإنما كانت تلك هي إرادة الاستعمار الأوروبي ، الذي زاد تدخله في شؤون مصر إبان حكم إسماعيل .. وعندما تحدث إسماعيل في هذا الأمر فإنه لم يكن يتحدث عن رغبة له في تحويل مصر إلى قطعة من أوربا ، وإنما كان يصف الواقع الذي فرضه الاستعمار على مصر ، بواسطة ، صندوق الدين ، و ، لجنة التحقيق العليا الأوربية ، التي فرضت الوصاية الأوربية على مصر ، بحججة ضمان الوفاء بسداد ديون مصر قبل المصارف الأوربية .. فلقد كان الخديوي

يصف واقعا .. ويتحدث بلسان من يستسلم أمام « إنذار » ، لجنة التحقيق العليا الأوربية ، .. ولسان حاله - بل ومقاله - يعلن استنكاره لواقع تحويل مصر إلى قطعة من أوربا .. ولا يعلن عن إرادة المريد واختيار المختار ؟!؟

فقصة هذا الأمر : أن عضو ، لجنة التحقيق العليا الأوربية ، السير « ريفرس ولسن » ، قد قابل الخديوي إسماعيل في ٢٣ أغسطس ١٨٧٨ م ليعرف رأيه في تقرير اللجنة التي فرضت الوصاية الأوربية على مصر .. وفي هذه المقابلة أُعلن الخديوي الخاضع لما جاء في هذا التقرير من توصيات .. وقال الخديوي للسير ريفرس ولسن ، ضمن ما قال ، تعبيرا عن الخاضع للإنذار ، وبصيغة الوصف لهذا « الاتجاه » ، الذي يفرضه التدخل الأجنبي على مصر ، قال الخديوي إسماعيل : « إن بلادى لم تعد في أفريقيا ، بل نحن الآن قطعة من أوربا » ، !!!؟ (١) .

فأين هي ، إرادة ، إسماعيل أن ، يجعل ، مصر قطعة من أوربا ؟!؟ ..

وإذا كان إسماعيل قد عزل بعد هذا التاريخ بعشرة أشهر فقط - في ٢٦ يونيو ١٨٧٩ م - فأين هي السنوات الست عشرة التي وضع فيها إسماعيل هذه « الإرادة »، موضوع الممارسة والتطبيق ، حتى « رسخت أسس العلمانية في مصر» على بيده ، كما يقول الدكتور لويس ؟!؟ ..

\* والدكتور لويس عوض ، يستدل ، على علمانية الخديوي إسماعيل ، وعلمانية مصر في عصره بنزعة الاستقلال التي كانت لدى الخديوي عن

---

(١) الرافعى ( عصر إسماعيل ) ج ٢ ص ٧٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٤٨ م

الدولة العثمانية .. وفضلا عن أن هذه النزعة لا تمثل جديدا بالنسبة للذين حكموا مصر العربية الإسلامية منذ عهد أحمد بن طولون ( ٢٢٠ - ٢٧٠ هـ ) ( ٨٨٤ - ٩٣٥ م ) فلقد نبعت هذه النزعة الاستقلالية من طبيعة الدور الريادي والقيادي لمصر ، ومن إمكاناتها الحضارية التي لم يتسع معها وضع « الولاية التابعة » لعاصمة الخلافة .. وهى نزعة لا علاقة لها بالعلمانية ، وإنما كان الطولونيون والأخشidiون ، والفاطميون - الذين جعلوها مركز خلافة تتبعها الولايات - والأيوبيون - الذين جعلوها مركز السلطة . ومن بعدهم المماليك - الذين جعلوها مركز الخلافة والسلطة معا . وإنما كان جميع هؤلاء « بمنطق » الدكتور لويس - علمانيين ؟ ! .. نقول : إنه فضلا عن هذه الحقيقة التي تقف خلف نزعة الاستقلال عند الخديوى إسماعيل ، والتى عبرت عن « حقيقة مصرية » عاشتها مصر ومارستها منذ إيلالها من نقاوه القهر البيزنطى ، الذى انتهت آثاره باستقلال مصر على يد أحمد بن طولون ... فإن هذا الاستقلال لم يخرج بمصر عن دائرة الانتماء الحضارى للجامعة الإسلامية ، ولم يجعلها تدير ظهرها للمسئوليات القيادية والريادية نحو محيطها الإسلامى ، تلك المسئوليات التى كانت جوهر أسباب هذا الاستقلال ..

بل إننا نستطيع أن نقول : إن نزعة الاستقلال عند الخديوى إسماعيل ، والتى تجسدت فى الفرمانات التى حصل عليها من السلطان العثمانى ، لم تتجه بمصر إلى « حرية المستقل » ، التى تحققت لها على يد محمد على - مثلا . وإنما وقفت بمصر الخديوى إسماعيل عند « سلبيات الاستقلال » . إن جاز هذا التعبير - فغير ما حققه للخديوى من حصر توارث العرش فى ذريته هو ، نراها قد

أطلقت يده في التعامل وعقد الالتزامات والقروض المالية مع المصارف الأوربية ، الأمر الذي قاد مصر إلى السقوط في قبضة التفود الأجنبي ، حتى لقد فرضت عليها وصاية الدائنين ، وانتهى الأمر إلى الاحتلال الإنجليزي السافر ١٨٨٢ م .. كما أن « الحقوق الاستقلالية » ، التي حصل عليها الخديوي في التشريع والتقنين إنما كانت مكرسة لإنشاء المحاكم الفنصلية والمختلطة التي افتضحتها السيطرة الأوروبية المتزايدة على مقدرات البلاد !! ..

فلا « الاستقلال المصري » - تاريخيا - مرتبط بالعلمانية .. ولا هو بالنفيض لانتماء مصر إلى حضارتها الإسلامية ، ولا هو يمنع لها من النهوض بدور القلب والعقل والقائد والقاعدة بالنسبة لما حولها من جيران ... كما أن هذا الاستقلال ، الذي عرفته تحت قيادة الخديوي إسماعيل لم يكن كله ، خيراً ويركة ، كما كان حاله على عهد محمد على باشا ! ..

ثم .. إننا نسأل الدكتور لويس : من قال إن الدولة ، القومية - الديمقراطية ، هي الثمرة والقرین ، للعلمانية ، حتى تكون نزعة الخديوي إسماعيل ، الاستقلالية ، واتجاهه إلى إقامة المؤسسات البرلمانية دليلاً على علمانيته وعلمانية مصر في عصره ؟؟ ..

إن دولة ، ولاية الفقيه ، التي يقودها آية الله روح الله الخميني ، في إيران - وهي النفيض الصارخ للعلمانية - هي دولة ، قومية ، حتى النخاع ؟! .. وجميع الدول الفاشية والنازية الأوروبية - وهي النفيض الصارخ للديمقراطية - كانت ، علمانية ، حتى النخاع ؟! .. فليس هناك تلازم بين « القومية ، الديمقراطية ، وبين العلمانية » .. وإنما التلازم قائم بين « العلمانية ، وبين فصل الدين عن الدولة ، فقط لا غير ! ..

\* أما ، سيد أدلة ، الدكتور لويس على علمانية مصر الخديوي إسماعيل ، وهو ترجمة قانون نابليون في ستينات القرن التاسع عشر ، بواسطة لجنة رأسها رفاعة الطهطاوى ؛ ليكون القانون الرسمي بمصر ، والنظام القضائى الرسمي لها ... أما هذا ، الدليل ، وهو سيد أدله ، فإنه يكشف - هو الآخر - عن مأزق ، جرد دعاوى الدكتور لويس من الحد الأدنى للأمانة الازمة في تعامل الكاتب - أى كاتب - مع حقائق الفكر ووقائع التاريخ ؟! ... إن هذا ، الدليل ، من ، أدلة ، الدكتور لويس على علمانية مصر الخديوي إسماعيل يبلغ في « الزيف » حد « الفضيحة التاريخية » ... ولدينا على ما نقول كل حقائق الفكر ووقائع التاريخ التي سجلتها أمميات المصادر التي أرخت لمصر في عهد الخديوي إسماعيل .. وهي حقائق ووقائع نسقها - موثقة - في عدد من النقاط :

١ - بعد عدة أشهر من تولى الخديوي إسماعيل عرش مصر ، قام برحلته إلى الأستانة .. وعندما عاد من هذه الرحلة أصدر ، إرادة ، إلى شريف باشا ، رئيس « مجلس الأحكام » ، يحدد فيها أن ، المجموعة القانونية ، التي أحضرها معه من الأستانة ، والمسماة بـ « الدستور » هي القانون المعتمد ، في جميع قضایا الجنایات وسائل الأحكام ، في القضاء المصري .. وتاريخ هذه « الإرادة » ١٨ محرم ١٢٨٠ هـ / ٥ يونيو ١٨٦٣ م .. ونصها : « حيث إن المجموعة القانونية المطلقة عليها اسم الدستور ، والتي أحضرتها من الأستانة قبل مدة ، وأرسلنا منها نسخة إليكم ، مستصير مرعية الإجراء فيما بعد ، وحيث إنه توجد نسخ عديدة منها تحت الطبع ، فعند ختام طبعها يجب أن ترسلوا نسخا منها

لجميع المجالس ، وأن تهتموا بالتنبيه وإعلان الجهات الالزمة بأن القانون نامه الهمایونی ، الذي كان دستورا للعمل لغاية الآن ، سيصبح منسوحاً وملغى الحكم ، وأن هذا الدستور سيكون معتبراً ومعمولاً به في جميع قضيّات الجنایات وسائر الأحكام . فلذلك حررنا لكم هذا<sup>(١)</sup> في هذا « التغيير الأول » للنظام المصري ، اعتمد الخديوي إسماعيل « المجموعة القانونية » العثمانية . وهي إسلامية .. وليس عثمانية . مرجعاً للقضاء المصري ..

٢ - ولم يحدث الخديوي إسماعيل تغييراً في « القضاة الوطني » ، إلا في حدود « الإضافة والتتوسيع » لما كان قائماً في عصر محمد على ... فكان (المجلس الخصوصي) - وهو بمثابة « مجلس الناظار » - مع (مجلس الأحكام) - الذي هو امتداد (للجمعية الحقانية) التي أنشأها محمد على ١٨٤٢ م - كان هذان المجلسان معاً - مجتمعين - يكونان « السلطة التشريعية » في مصر ، وكان (المجلس الخصوصي) مكوناً من « كبار الذوات - أي رجالات الدولة ، والعلماء » . أما (مجلس الأحكام) فكان مكوناً من « تسعة من الكبار ومن عالمين ، أحدهما حنفي والآخر شافعي » ..

ففي هذه « السلطة التشريعية » كان الفكر الإسلامي - وليس العلماني - حاضراً بواسطة هؤلاء العلماء .. أما التوسيع الذي حدث في دوائر المحاكم ، فإنه قد أضاف إلى « المحاكم الشرعية » - التي هي « قضاء البلاد » - « مجالس - أو محاكم - الأقاليم » للفصل في المسائل المدنية والتجارية ، وفي كل مجلس -

(١) أمين سامي باشا (تقويم النيل) المجلد الثاني من الجزء الثالث . ص ٤٩٩ . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٦ م .

محكمة . اثنان من العلماء ، بوظائف مفتين ، أحدهما حنفى والآخر شافعى ، .. وكان العمل أمام ( مجلس الأحكام ) و ( مجالس الأقاليم ) يجرى طبقاً للقانون العثمانى والقوانين التى أصدرها الخديوى <sup>(١)</sup> فلم يحدث فى سلطة التشريع ، ولا فى « دوائر القضاء » تغيير ، علمانى ، بهذا الإصلاح الذى أدخله الخديوى إسماعيل .

٣ - وبعد تسع سنوات من حكم إسماعيل ... وبعد خمس سنوات من ترجمة اللجنة التى رأسها رفاعة الطهطاوى لقانون نابليون .. أى فى حقبة السبعينيات من القرن التاسع عشر ، أصدر الخديوى إسماعيل فى ٢٣ شوال ١٢٨٨ هـ / ٥ يناير ١٨٧٢ م قراراً بتعيين مفتى الحنفية وشيخ الأزهر ومفتى الجوزة أعضاء فى ( المجلس الخصوصى ) ، الذى هو المرجع فى أكثر أمور الحكومة ، وذلك للنظر فى القضايا الشرعية <sup>(٢)</sup> ..

فليس هناك - حتى هذا التاريخ - أثر لـ « علمنة ، القانون والقضاء المصرى » !!

٤ - أما ، حكاية ، ترجمة قوانين نابليون ، التى يقول عنها الدكتور لويس إنها ، قد بلغت بعلمنة القوانين المصرية مدها الكامل ، فإنها لا تخرج عن حدود ، الوهم - أو الخطأ - الشائع ، إن أحسنا الظن - وقد تدخل فى عداد « جرائم تزيف التاريخ » !!!

(١) الرافعى ( عصر إسماعيل ) ج ١ ص ٤٤ - ٤٧ .

(٢) ( تقويم النيل ) المجلد الثانى من الجزء الثالث . ص ٩٧٩ .

صحيح أن لجنة برئاسة رفاعة الطهطاوى قد أنجزت ترجمة مجموع قوانين نابليون (تعريب القانون الفرنسي) وطبعته مطبعة بولاق - ١٢٨٣ هـ / ١٨٦٦ م . وفي هذه المجموعة : القوانين المدنية ، والبلدية ، والمحاكمات ، والمرافعات ، وتحقيق الدعاوى ، والمدافعت ، والحدود ، والجنایات ... لكن هذه الترجمة لم تكن بغرض « علمنة قانون القضاء المصرى » . كما يوهم الدكتور لويس فراءه . وإنما كانت بهدف أن يعرف المصريون القانون الذى يتحاكم إليه الأوروبيون فى بلادهم . حتى يكونوا على بينة من حلول المشكلات الناجمة عن كثرة المعاملات مع هؤلاء الأوروبيين فى ذلك التاريخ .. كانت ترجمة « للعلم والمعرفة وتصريف الأمور مع الأجانب » ، وليس « علمنة للقانون المصرى والنظام القضائى فى مصر » ... ودليلنا على هذا الذى نقول . من « حقائق الفكر » . نفس المقدمة التى قدم بها رفاعة الطهطاوى الترجمة العربية لهذا القانون ... وفيها يقول عن سبب هذه الترجمة : إنه « قد صدر الأمر العالى الخديوى بتعريبها ... حتى لا يجعل أهل هذا الوطن أصول المالك الأخرى ، لا سيما وأن علاقات الاقتصاد ، ومناسبات الأخذ والعطاء ، تدعى إلى الإلمام بمثل تلك الأصول الوضعية ؛ ليكون من يتعامل معهم فى تسوية الأمر على بصيرة (١) ... » !

ويزيد الطهطاوى هذا الأمر تأكيداً ووضوحاً فى المقدمة التى كتبها لطبعه ترجمة « قانون أحكام التجارة » الفرنسي ١٢٨٥ هـ / ١٨٦٨ م ، عندما يتحدث عن « دواعى » هذه الترجمة لهذا القانون الفرنسي ، فيقول : « ... وحيث

---

(١) (الأعمال الكاملة) ج ٥ ص ٣٦٦، ٣٦٧ . طبعة بيروت سنة ١٩٨١ م .

اتسعت الآن في مصرنا دائرة المعاملات بين أهالي الممالك الأوربية ، وكثُرت  
التعقيقات ، فصار لا يأس لأرباب التجارة بمعرفة قوانين المعاملات الجارية عند  
الأجانب ، بل صار الاطلاع عليها لمن يعقد التجارات معهم من الواجب ، ولهذا  
حسن إبراز هذا القانون بالعربية إلى حيز الوجود (١) ... !

رأيتم أن هذه الترجمة كانت ، للعلم .. والمعرفة .. وحتى يكون  
المصريون على بيته وهم يعقدون عقود التجارات والمعاملات مع الأجانب ..  
ولم تكن ، علمنة للقانون وللقضاء في مصر ، !؟ ...

٥ - لكن أمراً آخر كان يحدث بمصر ، منذ عهد الخديوي سعيد (١٢٣٧ - ١٢٧٩ هـ / ١٨٢٢ - ١٨٦٣ م) الذي سبق عهد الخديوي إسماعيل .. هذا الأمر  
هو تزايد النفوذ الأجنبي بمصر ، وخاصة بعد عقد امتياز شركة قناة السويس ..  
ففقد تزايد عدد الأجانب ، وتزايد نفوذهم ، وأخذت حكوماتهم تتدخل في  
الشئون الداخلية للبلاد ، وتزايد عدد المدارس الأوربية في البلاد ، حتى لقد  
افتتح منها سبعون مدرسة - للبنين والبنات - في عهد الخديوي إسماعيل ..  
وكما يقول الرافعى : فلقد خرجت هذه المدارس عدداً كبيراً من رجال  
الأعمال والمهن وموظفي الحكومة .. ونال كثير منهم الحمايات الأجنبية  
بواسطة الفنادق ، فصاروا في حكم الأجانب في انتمامهم للدول الأجنبية  
وميلتهم إليها ، وعدم خصوصتهم للنظم الأهلية القضائية والإدارية ، (٢) ...

(١) المصدر السابق . ج ٥ ص ٣٦٨ ، ٣٦٩ .

(٢) (عصر إسماعيل) ج ١ ص ٢٠٥ .

فأصبح في البلاد كثرة من «الخواجات»، وأشباه «الخواجات»، ويُسطّن النفوذ الاستعماري المتزايد، حمايته على هذه «الجالية» النامية عدداً ونفوذاً... واستطاع هذا النفوذ أن يخلق لهذه «الجالية» قضاء غير القضاء الوطني، فرض الاعتراف الرسمي به على الخديوي سعيد الذي أصدر، إرادة، في ١٢ شعبان ١٢٧٢هـ / ١٨٥٥م بإنشاء محكمة تجارية (مجلس تجار) مختلط من المصريين والأجانب؛ ليقضى في المنازعات التجارية التي يكون الأجانب طرفاً فيها<sup>(١)</sup>...

وبتزايد النفوذ الأجنبي في شؤون مصر أنشئ للفصل في دعاوام - أواخر عهد سعيد، في ١٨٦١م - مجلس خاص باسم (قومسيون مصر) يتتألف من: رئيس مصرى، وعضوين مصربيين، وعضو أوربي، وأخر يونانى، وعضو إسرائيلي - (يهودى) - وأخر أرمنى... أى بأغلبية غير مصرية!.. وإن ظلت دعاوى العقارات من اختصاص المحاكم الوطنية الشرعية، باعتبارها وقتنى المحاكم العادلة في البلاد<sup>(٢)</sup>...

لكن تعاظم النفوذ الأجنبي في عهد إسماعيل نشر فوضى التعدد في القضاء بالدعوى التي كان الأجانب والخاصون لحمايتهم، طرفاً فيها.. بل لقد أصبحت المحاكم الفنصلية - ومقرها قنصليات الدول الأجنبية، وقضاتها هم القناصل الأجانب!.. أصبحت تحكم للأجانب على الحكومة المصرية.. وكانت كل محكمة فنصلية تحكم وفق قانون بلدتها.. وكانت الدول المتمتعة بهذا الامتياز سبع عشرة دولة، لها بمصر سبع عشرة محكمة فنصلية تحكم

(١) (تقويم النيل) المجلد الأول من الجزء الثالث . ص ١٦٠.

(٢) (عصر إسماعيل) ج ١ ص ٤٧، ٤٨.

وفق قانون بلدها.. وكانت أحكامها الابتدائية تستأنف في البلاد التابعة لها !! ..

وتنظيميا لهذه « الفوضى القانونية والقضائية »، أنشئت المحاكم المختلطة، في مصر ١٨٧٥ م ، وهيمحاكم ذات أغلبية أجنبية ، وللأجانب رئاسة جلساتها ، وينفرد القاضي الأجنبي بالحكم في دائتها الجزئية ذات القاضي الواحد ، وكذلك في دائرة الأمور المستعجلة ، والأمور الواقتية ، ودائرة البيوع ونزاع الملكية العقارية ... ولقد اعتمدت هذه المحاكم « قانون نابلتون » شريعة تقضي به فيما يرفع إليها من منازعات<sup>(١)</sup> .. فكانت أول اختراق أجنبى منظم للقضاء الوطنى الإسلامى في مصر .. لكنه ظل « اختراقاً جزئياً ومحدوداً »، فلم يخرج اختصاص هذا القانون النابليونى ومحاكمه المختلطة عن حدود منازعات الأجانب ، أو المنازعات التي يكون الأجانب طرفاً فيها .. ولم يتحول - طوال عهد إسماعيل - إلى قانون لمصر ونظام لقضائها ! ..

وتجدر بالذكر أن إنشاء الخديوى إسماعيل لهذه « المحاكم المختلطة »، التي تقضى بقانون نابلتون - إنما تم استناداً إلى نص « الأمر الجليل - الخط الهمائى »، الذى أصدره له السلطان ١٢٩٠ هـ / ١٨٧٣ م ، والذى جاء فيه : «... ومن المعلوم أن أمر إدارة أى مملكة كانت وحسن انتظامها وتزايد معموريتها وثروة أهلها وسكانها لا يتيسر إلا بتوسيق معاملاتها وتطبيق إجراءاتها العمومية بأحوال الوقت والموقع وأمزجة الأهالى وطبيعتها ، فقد أعطينا لكم المرخصية الكاملة فى إعمال قوانين ونظمات داخلية على حسب

---

(١) المرجع السابق . ج ٢ ص ٢٤٢ - ٢٤٦ .

لزوم المملكة ، وكذا لأجل تسهيل تمشية وتسوية كافة المعاملات ، سواء كانت من طرف الحكومة أو من طرف الأهالي مع الأجانب .. (١) .

لكن النفوذ الأجنبي المتزايد بمصر ، وخضوع الخديوي إسماعيل لهذا النفوذ ، قد استعمل هذه « الرخصة » التي تتيح له العمل المستقل عن الاستانة لا في دعم الاستقلال الحقيقي لمصر ، وإنما في تنمية تبعيتها للغرب الاستعماري .. فكانت « المحاكم المختلطة » وقانونها النابليوني بورة شاذة في القضاء المصري ، تعلن عن تزايد واستشراء هذا النفوذ ..

ويكفي أن نعرف رأي « قانوني أجنبى - ومؤرخ مصرى » في هذا الاختراق الاستعماري للقضاء الوطنى المصرى الإسلامى ؛ لنرى مكان هذا الاختراق على الدرب الذى كان الاستعمار يسوق مصر عليه في ذلك التاريخ ..

يقول الرافعى : « إن النظام المختلط لم يقتصر على إنشاء قضاء أجنبى نافذ الأحكام على الرعايا الوطنية وعلى حكومة البلاد ، بل خول الدول الأجنبية حق التدخل فى التشريع الذى يسرى على رعاياها ، وهذا حق لم يكن لها قبل إنشاء المحاكم المختلطة (٢) .. » .

ويقول القاضى الهولندى - بالمحاكم المختلطة - فان بمن von Bemmel عن القضاء الفنصلى : « إنه ولid الاعتصاب الواقع من الأقوباء على حقوق الضعفاء .. كما يقول عن قضاء المحاكم المختلطة . وكان قاضيا بها . : إنها

(١) (تقدير النيل) المجلد الثالث من الجزء الثالث . ص ١٠٨٣ .

(٢) (عصر إسماعيل) ج ٢ ص ٢٤٩ .

ركن قوى من أركان السيطرة الأوروبية على مصر<sup>(١)</sup> ، !

لقد حدث هذا ، الاختراق الجزئي ، لسيطرة مصر القانونية والقضائية ، وأقام الأوروبيون - بهذا ، الاغتصاب الواقع من الأقواء على حقوق الضعفاء . ركنا من أركان السيطرة الأوروبية على مصر .. وفق عبارات « الخواجة » ، فان بملن ... ثم يجيء « الوطنى » لويس عوض ليبرى في هذه السيطرة الأوروبية على مصر علمانية ومذهبها إنسانيا ارتفت إليه مصر في عهد إسماعيل العظيم !!؟؟!!

٦ - وحتى لا تكون هناك ثغرة ، لشك متشكك ، في رفض الفكر الوطني الحقيقي لهذا ، الاختراق الجزئي ، لشريعة البلاد وقضائها .. فإننا نسوق رأى رفاعة الطهطاوى .. الذى يزعم الدكتور لويس عوض أنه قد رسم أسس العلمانية بمصر - نسوق رأيه فى احتجام « مجالس التجار المختلفة » ، إلى غير القانون الإسلامى ، والرجل قد مات قبل قيام « المحاكم المختلفة » ، والقانون الإسلامي ، ممثلا في « فقه المعاملات » ، كان - برأى الطهطاوى - المصدر الكافل لتحقيق أرقى صور العدل بين كل المتقاضين ، في كل المنازعات .. يقول الشيخ رفاعة - مترجم قانون نابليون - عن فقه المعاملات الإسلامي : « .. ومن أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ظهر له أنها لا تخلو من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية ، حيث يوينا للمعاملات الشرعية أبوابا

---

(١) المرجع السابق . ج ٢ ص ٢٤٣ ، ٢٤٧ ( نقلًا عن كتاب « مصر وأوروبا » ، ج ١ ص ١١٨ ، ٢٠٥ ) . طبعة سنة ١٨٨٢ م .

مستوعبة للأحكام التجارية ، كالشركة ، والمصاربة ، والقرض ، والمخابرة ، والعارية ، والصلح ، وغير ذلك ... ثم إن الحالة الراهنة اقتضت أن تكون الأقضية والأحكام على وفق معاملات العصر ، بما حدث فيها من المتغيرات الكثيرة المتنوعة بتتنوع الأخذ والإعطاء من أمم الأنام ... ومن المعلوم أن بحر الشريعة الغراء . على تفرع مشارعه . لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسفى والردى ... ولم تخرب الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية ... لأنها أصل وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع ... .

وبعد هذا الحديث عن شريعة الإسلام وأحكام فقه المعاملات الإسلامية ، الصالحة لتنظيم الحياة وسياسة العمران .. ينتقد الطهطاوى احتكام « مجالس التجار المختلفة » إلى القوانين الأوربية - التي ترجمها هو « للعلم والمعرفة » ، لا لتكون مصدر أحكام القضاء في بلادنا . فيقول : « إن مخالفات تجار الغرب ومعاملتهم مع أهل الشرق أنشئت نوعا هم هؤلاء المشارقة ، وجددت فيهم وازع الحركة التجارية ، وترتب على ذلك نوع انتظام ، حيث ترتب الآن في المدن الإسلامية مجالس تجارية مختلطة لفصل الدعاوى والمرافعات بين الأهالى والأجانب بقوانين - في الغالب أوربية - مع أن المعاملات الفقهية لو انتظمت وجرى عليها العمل لما أخلت بالحقوق ، بتوفيقها على الوقت والحالة ، مما هو سهل العمل على من وفقه الله لذلك من ولاة الأمور المستيقظين . وكل مجتهد نصيب ! ... (١) .

---

(١) (الأعمال الكاملة) ج ١ ص ٣٦٩ ، ٣٧٠ ، ٥٤٤ .

هذا هو ما كتبه الطهطاوى عن القانون الإسلامى فى كتابه ( مناج  
الأباب ) الذى طبعه ١٢٨٦ هـ / ١٨٦٩ م .. أى بعد سنوات ثلاثة من ترجمته  
لقانون نابليون ! ..

وفى ذات الكتاب نرى الرجل يعلق آمال النهضة الحقيقية على طلاب  
الأزهر وعلماء الشريعة ، شريطة أن يضيّفوا إلى « علوم الشريعة » ، « سائر  
ال المعارف البشرية المدنية .. والعلوم الحكومية العملية »<sup>(١)</sup> .. .

لقد ترجم الرجل - مع تلامذته - قانون نابليون ، للعلم والمعرفة ، ولنكون  
على وعي بالنسق القانونى الذى يحكم عقول الأجانب الذين تزايدت معهم  
المخالفات والمعاملات ... وذلك من باب : « من تعلم لغة قوم أمن مكرهم »  
... فلما رأى « الرطانة الجزئية » بهذه اللغة الأجنبية في عرين العربية ، حذر  
من ذلك الانحراف ، ووجه إليه الانتقادات ؟!؟ ..

وعلى ذات الدرب سار المشرع القانونى المقدير محمد قدرى باشا ( ١٢٣٧-  
١٣٠٦ هـ / ١٨٨٨-١٨٢١ م ) وهو الذى تعاون مع الطهطاوى فى ترجمة  
« قانون الجنایات » - العقوبات - الفرنسي الذى طبعته مطبعة بولاق فى ثلاثة  
أجزاء ١٢٨٢ هـ / ١٨٦٥ م .. سار على ذات الدرب عندما نهض بعمل فد فتن  
به أحكام فقه المعاملات ، على مذهب الإمام أبي حنيفة ، فقدم للحياة القانونية  
والمكتبة القانونية الإسلامية :

(أ) كتاب ( مرشد الحيران فى معرفة أحوال الإنسان ) فى المعاملات  
الشرعية ، على مذهب الإمام أبي حنيفة .. ملائماً لعرف الديار المصرية  
وسائر الأمم الإسلامية ..

---

( ١ ) المصدر السابق . ج ١ ص ٥٣٣ ، ٥٣٤ .

( ب ) وكتاب ( قانون العدل والإنصاف للقضاء على مشكلات الأوقاف ) ..  
( ج ) وكتاب ( تطبيق ما وجد في القانون المدني موافقاً لمذهب أبي حنيفة ) ..

( د ) وكتاب ( الأحكام الشرعية في الأحوال الشخصية<sup>(١)</sup> ) ..

فأين هي ، علمانية مصر في عصر إسماعيل ، !؟ ..

إن إسماعيل لم يرد ، لمصر أن تكون قطعة من أوربا .. وإنما الذي فرض ذلك عليه هو الاستعمار ...

وإن قانون مصر وقضاءها لم يتحولا إلى العلمانية ، على عهد الخديوي إسماعيل .. وما الاختراق الجزئي الذي تمثل في المحاكم الفنصلية والمختلطة إلا اغتصاب استعماري لجزء من السيادة الوطنية في مؤسسة التشريع والقضاء ..

ولم يكن الطهطاوى وأعلام عصر إسماعيل بالعلمانيين الذين يخونون شريعة الأمة ومنظومتها القانونية ، وإنما كانوا - رغم ترجمتهم لقانون نابليون - المدافعين عن جداره فقه العاملات الإسلامية بتنظيم العاملات الحديثة ..  
والمساعين لتقنين هذا الفقه تقنيناً حديثاً ، محاولين بذلك مقاومة العلمانية التي كانت سلاحاً من أسلحة الغزو الاستعماري الزاحف على البلاد في عصر إسماعيل !! ..

---

( ١ ) الزركلى ( الأعلام ) طبعة بيروت . وسركيس ( معجم المطبوعات العربية والمعربة ) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .

## الاستعمار يفرض العلمانية

إذا ... انكشف « الوهم » ، وتبعد « الزيف » ، الذى تجسدى فى دعوى : أن مصر بقيادة الخديوى إسماعيل قد أرادت وسعت إلى « العلمنة » ، وأنه قد تحقق فيها ، على عهد إسماعيل علمنة القانون والقضاء .. فالذى « تعلم » هو القضاء الأجنبى فى مصر . ممثلا فى المحاكم الفنصلية فالمختلطة - التى احتكمت إلى قانون نابليون . وهذه الثغرة التى انفتحت فى جدار القانون « الإسلامى - الوطنى » ، وفي بناء المؤسسة القضائية الشرعية المصرية ، إنما حدثت بالقهر الأجنبى والتدخل الأجنبى ، وكجزء من « اغتصاب السيادة المصرية » ، الذى كان يتم فى ذلك التاريخ ! ..

ثم تلاحت الأحداث .. فتولى الخديوى توفيق ( ١٢٦٨ - ١٣٠٩ هـ / ١٨٥٢ - ١٨٩٢ م ) حكم مصر بعد عزل أبيه إسماعيل سنة ١٨٧٩ م ... وشهدت الساحة المصرية سباقا محموما بين القوى الوطنية ، التى استخدمت أداة الثورة العربية سنة ١٨٨١ م لمقاومة التدخل الأجنبى ، وإطلاق طاقات الأمة ، بالحرية والديمقراطية ؛ كى تسد الثغرات أمام الغرب الطامع ، والإحداث النهضة الكافلة إفلات مصر من المصير الذى أعده الغرب لأقاليم دولة ، الرجل المريض ! ..

شهدت الساحة المصرية سباقا محموما بين هذه القوى الوطنية وبين

الاستعمار الغربى - والإنجليزى فى طليعته - الذى سعى لإجهاض ، النهضة الثورية ، ولاغتصاب مصر اغتصابا كاملا ...

فلما هزمت الثورة واحتلت إنجلترا مصر فى سبتمبر ١٨٨٢ م .. صدق حديث الدكتور لويس عوض لأول مرة فى كلامه عن « قصة العلمانية فى مصر ، إذ نهض الاستعمار الإنجليزى ممثلا فى اللورد كروم ( ١٨٤١ - ١٩١٧ م ) بتوسيع ثغرة العلمانية التى حدثت فى عصر إسماعيل .. فبعد أن كان قانون نابليون هو شريعة القضاء الأجنبى المختلط وحده ، أصبح فى ظل الاحتلال - وبواسطته - شريعة المحاكم الأهلية المصرية كلها ، والقانون الذى فرض على الشعب التحاكم إليه فى كل ما عدا قضايا الأحوال الشخصية من منازعات ! ...

ففى ٢٤ جمادى الثانية سنة ١٣٠٠ هـ / ٢ مايو سنة ١٨٨٣ م وتحت سلطان الاحتلال الإنجليزى ، وفي عهد وزارة شريف باشا ( ١٢٣٨ - ١٣٠٤ هـ / ١٨٢٣ - ١٨٨٧ م ) الرابعة بدأ صدور القوانين الوضعية المستمدة من قانون نابليون - أى القانون المدنى .. والقانون التجارى .. وقانون التجارة البحري .. وقانون المرافعات - صدرت على حالها الذى كانت عليه فى المحاكم المختلطة ، وأيضا صدرت قوانين العقوبات .. وتحقيق الجنایات - مع بعض التعديلات .. ولقد اكتمل إصدار هذه القوانين فى ١٣ نوفمبر سنة ١٨٨٣ م .. وفي ٣٠ ديسمبر سنة ١٨٨٣ م صدرت تعينات قضاة المحاكم الأهلية ... وبعد أن كانت محاكم مصر - قبل الاحتلال - يعين بكل دائرة من دوائرها اثنان من علماء الإسلام ، أحدهما حنفى والآخر شافعى ، صدرت تعينات المحاكم

الأهلية وفي كثير من دواوينها قاضٍ أجنبيٌّ ، كحد أدنى ، وعيّن في محكمة الاستئناف أربعة من القضاة الأجانب (١) ؟! ...

فكان هذا هو الانقلاب العلماني الحقيقى والشامل الذى عمّت به البلوى ، فى قانون مصر وقضائتها !.. وصدق الدكتور لويس عوض عندما قال: إن «السنوات الخمس والعشرين (١٨٨٢ - ١٩٠٧ م) تمثل - بوجه عام - الحقبة العلمانية الثالثة بمصر» ..

وهو يعتبرها الحقبة ، الثالثة ، ، لادعائه علمانية مصر محمد على .. ومصر إسماعيل ... لكنها . فى الواقع والحقيقة . الحقبة الأولى للعلمانية بمصر ، بعد التحقيق الذى قدمناه عن أوضاع مصر - الفكر والواقع - على عهد محمد على وإسماعيل ...

والدكتور لويس عوض لا يتحدث عن قيادة كرومرو والاستعمار الإنجليزى لجهود «علمنة مصر» باعتبارها غزوا فكريا وتشويها حضاريا وعدوانا قانونياً مارسه الاستعمار فى بلادنا، وإنما يتحدث عنه فى سعادة وانتشاء .. بل لقد بلغ به الولاء للحضارة الغربية العلمانية إلى حد انتقاد كرومرو لبطشه فى معركة اكتساح الحضارة الأوروبية ، لطابع مصر الإسلامية .. فهو لا يعجبه تدرج كرومرو فى «تغريب مصر وعلمتها» وهو ، التدرج ، الذى أطلق عليه كرومرو

(١) انظر فى هذه الحقائق التاريخية : محمد مختار باشا المصرى (التوظيفات الإنجلزية) دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م . والرافعى (عصر إسماعيل) ج ٢ ص ٢٤٠ . و( مصر والسودان فى أوائل عهد الاحتلال ) ص ٦٥ - ٦٨ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

وصف «الخبب المنتظم»، وليس الركض» .. فيعلن الدكتور لويس لقرائه أنه من أنصار «الركض»؛ لأن هذا «الخبب المنتظم» قد أعاد أى انتشار مكتسب للحضارة الأوروبية في مصر<sup>(١)</sup>..!٩٤

وكان لابد لهذا الواقع العلماني، الذي زرع في المجتمع المصري من «فكرة» بيض وجهه، ويحسن صورته، ويدعو إلى تعميمه في ميادين الثقافة والتعليم، والقيم أيضاً ... وهذا هو الدور الذي لعبته «مدرسة المقاطم» في الحياة الفكرية المصرية، فهذه «المدرسة»، التي بدأت بأصحاب (المقططف) ١٨٧٦ - ١٩٥٢ م (و(المقطم) ١٨٨٩ - ١٩٥٢ م)، قد تكونت نواتها من يعقوب صروف (١٨٥٢ - ١٩٢٧ م) وفارس نمر (١٨٥٦ - ١٩٥١ م) وشاهين مكاريوس (١٨٥٣ - ١٩١٠ م) والتل حول هذه النواة آخرون، كتبوا في (المقطم) أو (المقططف) أو في غيرهما من المنابر الصحفية، من أمثال شبلي شمبل (١٨٦٠ - ١٩١٧ م) ونقولا حداد (١٨٧٨ - ١٩٥٤ م) وجرجي زيدان (١٨٦١ - ١٩١٤ م) وفرح أنطون (١٨٧٤ - ١٩٢٢ م) ...

ولم يكن غريباً أن تتفرد هذه «المدرسة»، وهذا «التيار الفكري»، بالدعوة إلى «العلمانية»، في العقود الأولى من سنوات الاحتلال الإنجليزي لمصر ... فهذه المدرسة قد تكونت من المسيحيين الشوام، الذين هاجروا إلى مصر فراراً من الممارسات الاستبدادية للدولة العثمانية في الشام، فهم يكتون للرابطة العثمانية عداء شديداً، ويسعون لنزع الصبغة الإسلامية عن الحياة الشرقية ..

---

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ - ٩ - ١٩٨٣ م.

ثم هم أبناء أقلية دينية لا يبيع لها وزنها أن تطرح فكريتها كبديل للإسلام ، وذلك فضلاً عن أن المسيحية التي يدينون بها هي رسالة روحية محضة ، لا تقدم للدنيا والدولة نظاماً مدنياً .. ومن هنا وجدوا في « التغريب » وفي فكرية الحضارة الغربية البديل الذي يبصرون به كى ينسخ الإسلام السياسي والحضارى ، وكانت العلمانية الغربية سبيلاً لهم لفصل الدين الإسلامي عن الدولة .. فنهضوا بدور الطليعة العلمانية التي دعت إلى ترسيخ الواقع العلمانى ، الذى زرعه كرومر بمصر سنة ١٨٨٣ م ، وإلى تعميمه فى مختلف مجالات الفكر والحياة !!

صحيح أن التمايز قائم وموجود بين مواقف أعلام هذه المدرسة من عدد من القضىا .. لكننا لا نتجاوز الدقة والموضوعية ! إذا قلنا إنهم قد جمعتهم رابطة الولاء للغرب ، .. الولاء .. بالمعنى السياسى .. عند الذين اتخذوا من الاستعمار资料 - إنجلترا كان أو فرنسيا .. موقف الولاء والتبعية ، بل والعملة فى بعض الحالات ... أو الولاء .. بالمعنى الفكري والحضارى .. عند الذين أصبحت رسالتهم : التبشير بفكرة الغرب وأيديولوجية حضارته ، سعياً لحلوها محل حضارة الإسلام !!

وشيئاً فشيئاً اتسع نطاق هذه « المدرسة » ليضم عدداً من الكتاب والمفكرين المصريين ، الذين تميزت دوافعهم ومنطلقاتهم لتبنى « العلمانية » ، حتى يمكن تصنيفهم إلى فريقين :

الأول : ذلك الذى توحدت منطلقاته مع « مدرسة المقطم » .. الرفض

لإسلام السياسي والحضاري - والعداء لأية محاولة تسعى لصبغ الدولة والمجتمع بحضارة الإسلام - والعمل على سيادة نهج الحضارة الغربية وقيمها مع علومها وتطبيقات هذه العلوم .. أي ، تغريب ، الدولة والمجتمع ؛ تحاشياً ، الأسلمة ، ... وكان سالمة موسى ( ١٨٨٨ - ١٩٥٨ م ) أبرز أعلام هذا الفريق ، الذي يمثله في واقعنا المعاصر الدكتور لويس عوض خير تمثيل ! ..

والثاني : ذلك الفريق الذي نفر من الصورة العثمانية للإسلام .. وحسب هذه الصورة هي كل الإسلام وحقيقة وجوده ؛ تأثراً بتقسيمات الاستشراق لحياتنا الفكرية .. وفي ظل الانبهار بحضارة الغرب - المتألقة والمنتصرة - خيل لأعلام هذا الفريق - الذين كونوا في الحياة السياسية المصرية ، التيار الوطني - المهدان ! ! .. خيل إليهم أن ، التغريب ، هو السبيل إلى النهضة وتحرير الوطن من سيطرة الغرب الاستعمارية .. ولقد بدأ هذا التيار بلطفي السيد باشا ( ١٢٨٩ - ١٣٨٣ هـ / ١٨٧٢ - ١٩٦٣ م ) و ، حزب الأمة ، .. ثم استمر في صورة ، حزب الأحرار الدستوريين ، ..

لكن براءة منطلقات هذا الفريق من العداء الثابت للإسلام السياسي والحضاري قد فتح الطريق أمام أبرز مفكريه لمراجعة النفس والفكر ، وخاصة عندما بلغوا مرتبة النصيحة والحكمة في مسيرتهم الفكرية ، ولاحظ لهم أمارات خيبة الأمل في الحضارة الغربية كمشروع صالح لإنهاض أمتهما من تخلفها وتحريرها من قبضة الاستعمار .. وعندما عادوا - بأنفسهم ، دون وساطة المستشرقين - إلى تراثهم الإسلامي ، فرأوا فيه صورة مخالفة ، بل ومعادية لصورته العثمانية ولتلك التي صورها له المستشرقون ... لقد عاد أبرز أعلام

هذا الفريق - بدرجة أو بأخرى - إلى الإسلام السياسي والحضاري ، وانسلخوا عن موكب المبشرين بالعلمانية والتغريب ..

\* ففى الوقت الذى نجد فيه ثبات سلامة موسى على « التغريب العلمانى » و « العلمانية المتغربية » .. ونقرأ له كلاماته المستفزة التى يقول فيها : « إذا كانت الرابطة الشرقية سخافة ؛ لأنها تقوم على أصل كاذب ، فإن الرابطة الدينية وقاحة ، فإننا أبناء القرن العشرين أكبر من أن نعتمد على الدين جامعة تربطنا .. ونحن فى حاجة إلى ثقافة حرة أبعد ما تكون عن الأديان .. وحكومة ديمقراطية برلمانية ، كما هي فى أوروبا ، وأن يعاقب كل من يحاول أن يجعلها مثل حكومة هارون الرشيد أو المأمون ، أو توقراطية دينية ... وكلما ازدلت خبرة وتجربة وثقافة توضحت أمامى أغراضى .. يجب علينا أن نخرج من آسيا ، وأن نلحق بأوروبا ، فإنى كلما زادت معرفتى بالشرق زادت كراهيتى له وشعورى بأنه غريب عنى ، وكلما زادت معرفتى بأوروبا زاد حبى لها وتعلقى بها ، وزاد شعورى بأنها متنى وأنا منها . وهذا هو مذهبى الذى أعمل له طول حياتى سراجهما ، فأنا كافر بالشرق ، مؤمن بالغرب<sup>(١)</sup> .. !.

فى الوقت الذى نجد فيه ثبات سلامة موسى على هذا ، المذهب ، وهذا الموقف ، نجد امتدادهما عند الدكتور لويس عوض .. فهو جوهرة على الثورة

(١) سلامة موسى (اليوم والغد) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م . ( انظر النص في : د . محمد محمد حسين ، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر ، ج ٢ ص ٢١٢ - ٢١٥ ) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م .

العربية مبعثه رفضها ، للقيم الغربية ، .. وتشويهه لجمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ / ١٨٩٧ - ١٨٣٨ م) سببه أن الأفغاني لم يقبل « قيم الحضارة الغربية ، مع علومها » .. وتغريب المجتمع وعلمنته هو النهاية والتقديم .. أما أسلنته فهي الجهالة والتخلف والثيوقراطية .

وفي الوقت الذي نقرأ فيه هجوم سلامة موسى على مصطفى كامل (١٢٩١ - ١٣٢٦ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٠٨ م) والحزب الوطني ؛ لربطه بين الوطنية المصرية والانتماء المصرى للجامعة الإسلامية .. وهو الهجوم الذى يقول فيه :

لقد حدث ارتداد فى الفكرة الوطنية بظهور مصطفى كامل والخديوى عباس (١٢٩١ - ١٣٦٣ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٤٤ م) والمؤيد . فإن كل هؤلاء عادوا إلى جامعة الإسلام ، (٢) ! .. نجد امتداد هذا ، الفكر ، وهذا ، الموقف ، عند الدكتور لويس ، الذى يصف كل التيارات والأحزاب والجماعات التى ربطت الوطنية المصرية بدائرة الانتماء الإسلامي - وليس الغربى - يصفها بـ « الرجعية ، والسلفية » و « الثيوقراطية » .. ويطلق هذه الأوصاف على ( الحزب الوطنى ) الذى كونه مصطفى كامل .. وعلى ( جماعة الإخوان المسلمين ) و ( مصر الفتاة - الحزب الاشتراكى ) و ( الحزب الوطنى الجديد ) وتنظيم ( الضباط

(١) انظر دراسته ، الإيراني الغامض في مصر ، مجلة (التضامن) العدد ١٦ سنة ١٩٨٣ م ، ص ٦٧ . وانظر كتابنا ( جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب لويس عوض ) ص ٣١ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

(٢) ( اليوم والنجد ) . وانظر النص في ( الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر ) ج ٢ ص ٢١٥ .

الأحرار) (١)... على حين يعتبر الذين ، اختاروا الاستعمار البريطاني ، بدلاً من الرباط الذى كان يربط مصر بالدولة العثمانية عندما احتل الإنجليز مصر . وهو رباط أشبه ما يكون ، بالكمولث الإسلامى ، - يعتبر الذين ، اختاروا الاستعمار البريطاني وطنين تقدميين (٢) ، لأنهم (الجناح العلمانى ) في « الثورة العربية» (٣) ، !!!

هذا عن ، الفريق العلمانى ، الذى مثل ، مدرسة المقطم ، فى صفوف الحركة الفكرية المصرية ، وتماثل معها فى المنطلقات والغايات ..

\* أما الفريق الثانى الذى لم تنبع دعوته إلى ، العلمانية ، من العداء للإسلام الحضارى .. والذى راجع نفر من أبرز أعلامه الموقف من «العلمانية» ، فعاد يدعو إلى نهضة إسلامية متميزة عن نهج العلمانية والتغريب .. فإن من أبرز مفكريه : الشيخ على عبد الرزاق (١٣٠٥ - ١٩٦٦م / ١٨٨٧ - ١٣٨٦هـ) والدكتور محمد حسين هيكيل (١٣٠٥ - ١٩٥٦م / ١٨٨٨ - ١٣٧٥هـ) ...

\* في ظاهر الأمر وعنوان القضية لم يكن كتاب الشيخ على عبد الرزاق (الإسلام وأصول الحكم) - الذى صدر في أبريل سنة ١٩٢٥م - دعوة إلى تبني

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ / ٩ / ١٩٨٣ م .

(٢) دكتور لويس عوض (تاريخ الفكر المصري الحديث) من عصر إسماعيل إلى ثورة سنة ١٩١٩م - المبحث الأول - الخلفية التاريخية ص ١٢٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠م .

(٣) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ / ٩ / ١٩٨٣ م .

العلمانية ، كقسمة من قسمات الحضارة الغربية ، تبنيها في مشروع النهضة المصرية والشرقية .. لكن حقيقة الأمر وجوهر القضية أن هذا الكتاب كان أخطر وأكبر عمل فكري يبعد الطريق لسيادة العلمانية في بلاد الإسلام؟ ..

فقبل هذا الكتاب كان الدعاة للعلمانية إما من « مدرسة المقطم » ، المعروفة بعدائها للإسلام السياسي والحضاري ، أو من « المتغربين » ، الذين لا ينظرون الناس إلى كتاباتهم حول علاقة الدين بالدولة نظرتهم إلى كتابات « الشيوخ » و « علماء الإسلام » في أمور الدين ... أما الشيخ على عبد الرزاق ، فكان أول عالم من علماء الأزهر الشريف - بل من علماء الإسلام - يقول للناس « جوهر ما يقصد إليه العلمانيون ! ..

وب قبل هذا الكتاب كانت الأفكار العلمانية الداعية إلى فصل الدين عن الدولة تواجه باعتبارها « فكرا مستورداً » ، أتى به أصحابه من « الغرب الاستعماري » ، ولم يدركوا « خصوصيته الغربية » ، التي جعلته حلاً غريباً لمشكلة غربية ؛ لأنه طبعي مع المسيحية التي انعقد الإجماع على أنها رسالة روحية محضة ، ومن ثم فإنه ليس بطبيعي مع الإسلام الذي انعقد الإجماع على أنه عقيدة وشريعة لها أحكام تنظم الدولة والمجتمع وتتوسّل الناس في حياتهم الدنيا .. كما أن فكر العلمانية طبعي في الغرب ، من حيث كان رد فعل على وجود مؤسسات كنسية كهنوتية استبدلت بحياة الناس وفكيرهم وحاربت التقدّم وفرضت التخلف والجمود في كل ميادين الحياة .. وهو - لذلك - غير طبيعي في المحيط الإسلامي الذي لا يعرف - بل ينكر دينه ومسار

تطوره قداسة البشر والمؤسسات ووصاية أى منها على العقائد والفكر  
والمارسات ...

لكن كتاب ( الإسلام وأصول الحكم ) قد جاء ليلغى خصوصية الإسلام -  
كفر - في هذه القضية ... وليلغى خصوصية التطور التاريخي لحضارتنا  
العربية الإسلامية في هذه القضية ، أيضا .. ومن ثم فقد أصاب الهدف الذي  
ما كان ليحتم بإصابته العلمانيون المتغربون عندما خلص إلى أن فصل الدين  
عن الدولة هو الحل الطبيعي بالنسبة لنا ، تماما كما كان الحل الطبيعي في  
الحضارة الغربية ...

فإذا كانت الكنيسة الكاثوليكية - في الغرب - قد أصنفت قداسة الدين على  
صاحب السلطة الزمنية ، فجعلت رأس الدولة حاكما « بالحق الإلهي » .. فإن  
كتاب ( الإسلام وأصول الحكم ) قد صور نظام الخلافة الإسلامي - تاريخيا -  
على نفس الصورة .. فقال إن هذا النظام - فضلا عن أنه ليس من الإسلام في  
شيء - قد جعل الخليفة : حاكما مطلقا .. يستمد سلطانه من الله .. وولايته على  
دين الناس ودنياهم عامة ومطلقة كولاية الله - سبحانه - ورسوله - عليه الصلة  
والسلام - ...

وإذا كانت العلمانية الغربية - بما عننته وتعنيه من فصل الدين عن الدولة -  
قد كانت رد الفعل الطبيعي ضد الحكم بالحق الإلهي ... وزاد من ضرورتها أن  
هذا الحكم بالحق الإلهي لا سند له ولا مبرر في ظل المسيحية التي هي رسالة  
روحية محبة ، ودين لا دولة ، وموعدة لا سياسة ، أى لا مدخل لها في  
« الحكم » ، أيا كان هذا الحكم ويصرف النظر عن طبيعة نظامه .. فقد جاء كتاب

، (الإسلام وأصول الحكم) ليقول للناس - على لسان أحد علماء الأزهر وقضاء المحاكم الشرعية - : إن الإسلام دين لا دولة .. ورسالة روحية ، لا علاقة له بالهيمنة الدينية وعمارة الكون وتنظيم المجتمعات .. وأن نبى الإسلام ﷺ لم يُؤسس دولة ، ولم يرأس حكومة ، ولم يمس مجتمعا .. ولم يدع إلى شيء من ذلك .. بل كان رسولا ما عليه إلا البلاغ ، دون التنفيذ .. الأمر الذي يجعل الإسلام - كال المسيحية - دعوة دينية خالصة لروحانية الدين ، تطلب من أتباعها أن يدعوا مالقيصر لقىصر وما لله لهم ..

فعد على عبد الرزاق «أن محمدا ﷺ ما كان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لاتشوبها نزعه ملك ، ولا دعوة للدولة ، وإنه لم يكن للنبي ﷺ ملك ولا حكومة ، وإنه ﷺ لم يقم بتأسيس مملكة ، بالمعنى الذي يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها ، ما كان إلا رسولا كإخوانه الخالين من الرسل ، وما كان ملكا ولا مؤسس دولة ، ولا داعيا إلى ملك»<sup>(١)</sup> .

وإذا كان الكتاب لم يستخدم كلمة «العلمانية» ، التي هي الترجمة العربية المتداولة للكلمة الإنجليزية secularism فإنه قد استخدم مرادفاً شديد الدقة في التعبير عن معنى هذا المصطلح في الحضارة الغربية ، وذلك عندما أراد وصف حكومة أبي بكر الصديق فقال إنها كانت حكومة «لا دينية»<sup>(٢)</sup> . أي علمانية! فالعلمانية هي الغاية .. ولها مهد على عبد الرزاق الطريق كما لم يصنع أحد من الذين سلكوا هذا السبيل! ..

(١) الإسلام وأصول الحكم. الكتاب الثاني. الباب الثالث . ص ٦٤ ، ٦٥ . طبعة ١٩٢٥م.

(٢) المرجع السابق . الكتاب الثالث. الباب الثاني . ص ٩ .

ذلك هو مكان على عبد الرزاق ، وكتابه ( الإسلام وأصول الحكم ) في علمنة الإسلام ، والدعوة إلى علننة الدولة في عالم الإسلام ..

ولقد أثار هذا الكتاب أكبر وأخطر معركة فكرية في تاريخ الإسلام الحديث<sup>(١)</sup> .. ويقدر ما أثار الارتياح في صفوف العلمانيين فقد أثار الاستنكار في صفوف الإسلاميين .. بل لعله كان أحد الأسباب التي استفزت الضمير الإسلامي فحركته لإقامة « التنظيم » ، كأداة للدفاع عن مكانه أمام انتصارات التغريب ، ظهرت ( جمعية الشبان المسلمين ) و ( جماعة الإخوان المسلمين ) في السنوات التي شهدت ذيول معركة هذا الكتاب ؟ ! ..

وأمام هذا الرفض والاستنكار الإسلامي - شبه الجماعي - بدأت أمارات تراجع الشيخ على عبد الرزاق عن درجة « الغلو » التي ذهب إليها في فصله الدين عن الدولة ، وتجريده الإسلام من أية مهام سياسية وتنفيذية .. فبعد أن قال في كتابه : « يا بعد ما بين السياسة والدين<sup>(٢)</sup> ! .. صرح ، لجماعة من العلماء ، تصريحا نرى فيه تراجعاً أكيداً عن الفكرة المحورية لكتابه ، ونشر هذا التصريح في صحيفة ( السياسة ) اليومية . وفيه قال : « إن الإسلام دين تشريعي ، وأنه يجب على المسلمين إقامة شرائعه وحدوده ، وإن الله خاطبهم جميعاً بذلك .. . . . . .

---

( ١ ) انظر تفصيلات هذه المعركة في الدراسة التي قدمنا بها طبعة هذا الكتاب : بيروت سنة ١٩٧٢ م .

( ٢ ) ( الإسلام وأصول الحكم ) الكتاب الثاني . الباب الثالث . ص ٦٩ .

ويعد أن أنكر - في كتابه - علاقـة الإسلام بطبعـة ما من طبـائـع «الحكومة»، خاصـة إذا كانت هذه «الحكومة» هي «الخلافـة» .. نـزـاهـة يـتـرـاجـعـ ، فيـقـولـ فيـ هـذـاـ الـ (إـيـضـاحـ) : «.. إـنـهـ إـذـ رـأـتـ جـمـاعـةـ الـ مـسـلـمـينـ أـنـ مـصـلـحـةـ الـ مـسـلـمـينـ فـىـ أـنـ تـكـوـنـ حـكـوـمـةـ خـلـافـةـ تـكـوـنـ حـيـنـاـذـ حـكـوـمـةـ شـرـعـيـةـ ، وـاجـبـةـ طـاعـتـهاـ فـيـماـ لـاـ يـخـالـفـ الدـيـنـ ..»

وـيـعـدـ أـنـ كـانـ يـرـىـ .ـ فـيـ كـتـابـهـ .ـ أـنـ حـكـوـمـةـ الـ خـلـافـةـ الـ رـاشـدـيـنـ كـانـتـ لـاـ دـيـنـيـةـ ، قـامـتـ عـلـىـ الـقـهـرـ وـالـغـلـبـ .. تـرـاجـعـ ، وـقـالـ فـيـ هـذـاـ الـ (إـيـضـاحـ) : «.. إـنـ حـكـوـمـةـ الـ خـلـافـةـ الـ رـاشـدـيـنـ .. إـنـعـاـ قـامـتـ وـتـمـتـ بـرـأـيـ عـامـةـ الـ مـسـلـمـينـ ؛ـ رـعـاـيـةـ مـنـهـمـ لـمـصـلـحـتـهـمـ دـيـنـيـةـ وـالـدـيـنـوـيـةـ ،ـ فـكـانـتـ .ـ بـذـلـكـ .ـ بـيـعـتـهـمـ صـحـيـحـةـ وـاجـبـةـ الطـاعـةـ(١) .ـ»

وـأـمـرـ آخـرـ يـشـهـدـ لـهـذـاـ التـرـاجـعـ .ـ إـنـ لـمـ يـبـلـغـ مـبـلـغـ ،ـ الدـلـلـ ،ـ فـهـوـ قـرـيـنةـ .ـ يـنـمـيـ فـيـ اـمـتـاعـ الشـيـخـ عـلـىـ عـبـدـ الرـازـقـ عـنـ إـعـادـةـ طـبـعـ كـتـابـهـ ،ـ رـعـمـ تـفـادـهـ السـرـيعـ ،ـ وـإـلـحـاحـ كـثـيرـ مـنـ الـعـلـمـانـيـنـ عـلـيـهـ كـىـ يـعـيـدـ طـبـعـهـ ..ـ لـقـدـ رـفـضـ إـعـادـةـ طـبـعـهـ ،ـ وـبـداـ نـافـرـاـ مـنـ الـحـدـيـثـ فـيـ مـوـضـوـعـهـ؟ـ(٢) ..ـ

وـيـبـدـوـ أـنـ الرـجـلـ قـدـ عـزـمـ .ـ أـوـاـخـرـ حـيـاتـهـ .ـ أـنـ يـكـتبـ صـراـحةـ عـنـ تـرـاجـعـهـ عـنـ الـفـكـرـةـ الـمـحـورـيـةـ الـتـىـ دـارـ حـولـهـ كـتـابـهـ ..ـ قـوـقـقاـ لـرـواـيـةـ أـكـبـرـ أـبـنـائـهـ .ـ مـحمدـ لـىـ سـنـةـ ١٩٧١ـ مـ ..ـ أـنـهـ قـدـ شـرـعـ فـيـ كـتـابـهـ صـفـحـاتـ يـسـجـلـ فـيـهـاـ هـذـاـ التـرـاجـعـ ،ـ لـكـنـ الـأـجـلـ وـافـاهـ قـبـلـ إـنـتـامـ هـذـهـ الصـفـحـاتـ ..ـ

(١) صـحـيـحـةـ (الـسـيـاسـةـ) الـلـيـوـمـيـةـ .ـ عـدـدـ ٨٨١ـ فـيـ أـوـلـ سـبـتمـبرـ سـنـةـ ١٩٢٥ـ مـ .ـ

(٢) ظـهـيرـ ذـلـكـ فـيـ حـدـيـثـ لـهـ نـشـرـ فـيـ (الـمـصـورـ) قـبـيلـ وـفـاتـهـ سـنـةـ ١٩٦٦ـ مـ .ـ

وهكذا خسرت العلمانية ، الورقة الإسلامية ، الوحيدة التي كتبها واحد من علماء المسلمين ! ..

\* أما الدكتور محمد حسين هيكل ، فإن قصته مع الدعوة العلمانية هي درس في الموضوعية والشجاعة الأدبية والأمانة الفكرية ، يستحق التأمل واستخلاص العبر والدلائل ..

ففي سنة ١٩٢٥ مـ . عندما صدر كتاب على عبد الرزاق ( الإسلام وأصول الحكم ) - حمل الدكتور هيكل . وكان رئيساً لتحرير صحيفة ( السياسة ) - حمل مع صحفته وحزبه لواء الدفاع عن « علمنة الإسلام » ، و « فصل الدين عن الدولة » . وهو جوهر فكر الكتاب . . .

وبعد هذا التاريخ بعشر سنوات طبع الدكتور هيكل كتابه الهام ( حياة محمد ) الذي افتتح به « حقبة إسلامياته » . . . فرأيناه . في هذا الكتاب . يتراجع عن « العلمانية » . بل وينقضها . عندما يقرر تميز الإسلام عن المسيحية في علاقة الدين بالدولة ، وتتميز الحضارة الإسلامية عن الحضارة الغربية في هذه القضية . . . فهو في سنة ١٩٢٥ مـ كان يدافع عن كتاب يقول إن رسالة محمد ~~هي~~ « دعوة دينية خالصة للدين » لا سياسة فيها ولا حكومة ولا تنفيذ ، وما كان محمد ، إلا رسولاً كإخوانه الخالين من الرسل ، لم يقم دولة ، ولم ينفذ شريعة ، ولم يرأس حكومة . . . أما في سنة ١٩٣٥ مـ فإنه يكتب عن طور « الدولة » في حياة الرسول وتجربته . بعد الهجرة إلى المدينة . فيقول : « هنا يبدأ طور جديد من أطوار حياة محمد ، لم يسبق إليه أحد من الأنبياء والرسل ، هنا يبدأ الطور السياسي - الذي أبدى محمد فيه من المهارة والمقدرة والحنكة ما

يجعل الإنسان يقف دهشا ، ثم يطأطئ الرأس إجلالا واكبارا .. وهذا الطور من حياة الرسول لم يسبقه إليه نبى ولا رسول ، فقد كان عيسى وكان موسى وكان من سبقهما من الأنبياء يقفون عند الدعوة الدينية يبلغونها للناس من طريق الجدل ومن طريق المعجزة ، ثم يتزرون لمن بعدهم من الساسة وذوى السلطان أن ينشروا هذه الدعوة ، فأما محمد فقد أراد الله أن يتم نشر الإسلام وانتصار كلمة الحق على يديه ، وأن يكون الرسول والسياسي والمجاهد والفاتح .. لقد أقام محمد دين الحق ، ووضع أساس حضارة هي وحدها الكفيلة بسعادة العالم . والدين والحضارة اللذان بلغهما محمد للناس بوحى من ربه يتزاوجان ، حتى لا انفصال بينهما ... وقد خلا تاريخ الإسلام من النزاع بين السلطة الدينية والسلطة الزمنية : أى بين الكنيسة والدولة ، فأنجاه ذلك مما ترك هذا النزاع في تفكير الغرب وفي اتجاه تاريخه ..<sup>(١)</sup>

نعم .. كتب الدكتور هيكل هذه السطور - ومثلها - في ( حياة محمد ) . وهي التي لو نشرت في سنة ١٩٢٥ م ل كانت ، نقضا ، للعلمانية ، ولعلمنة الإسلام ، كما جاءت في كتاب على عبد الرزاق ، الذي حمل هيكل لواء الدفاع عنه في ذلك التاريخ ! ..

ولقد كان طبيعيا أن يثير رجوع الدكتور هيكل عن « العلمانية » إلى القول بأن الإسلام دين ودولة .. وعن « التغريب » إلى الدعوة للنهضة بواسطة الحضارة الإسلامية المتميزة .. كان طبيعيا أن يحدث ذلك تأثيره في الحركة

---

(١) ( حياة محمد ) ص ٢٣٦، ٢٣٨، ٥١٦، ٥١٩ . طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م.

الفكرية .. فالرجل نجم متألق في الحياة الفكرية والسياسية والحزبية والبرلمانية .. وغير ذلك ، فإن تراجعه قد اتسم بالشجاعة والصراحة والجسم والوضوح .. ولم يكن بالصمت عن المقولات التغريبية ، أو بمجرد الامتناع عن إعادة طبع الكتب التي صرخت وطفحت باللغة .. أو بتكتيف البحث في ميدان الإسلاميات . كما حدث من عديد من المفكرين الذين عادوا إلى نهج الاستقلال الحضاري ، وتخلصوا من مرحلة الانبهار بالحضارة الغربية الغازية ، بعد أن خابت آمالهم في « وهم » اتخاذها سبيلاً إلى تحضر الأمة وتحررها . .. كانت مكانة الدكتور هيكل وشجاعته مثيرة لردود الأفعال حيال موقفه الفكري الجديد ، فأخذت تنهال على الرجل ، الانتقادات ، والغمزات .. وممن ؟! .. من « الرفاق القدماء » في « العلمانية والتغريب » ؟! ..

ومضت سنين على ظهور ( حياة محمد ) .. وفي سنة ١٩٣٧ م طبع الرجل العمل الفكري الثاني في « إسلامياته » . ( في منزل الوحي ) . الذي جاء ثمرة لرحلة حجازية ، تتبع فيها خطى الرسول .. وعبر القرون ليعيش الذكريات والأحداث التي جسدت « البعثة » التي بلورت الأمة وصنعت الحضارة ، وغيرت مجرى التاريخ ! .. وفي مقدمة هذا الكتاب أفضى الرجل في الحديث عن تحوله الفكري .. وعن الموقف من الحضارة الغربية العلمانية .. ورد على غمز الرفاق القدماء في العلمانية والتغريب ... لقد تحدث عن تجربته مع « التغريب » ... وتجربته مع « الفرعونية » ، كسبيل للنهضة ... وعن تحوله إلى معسكر الإسلاميين ... والمنطق الحضاري والمنطق العقلاني لهذا التحول الفكري ... ولما كانت سطور الدكتور هيكل هذه هي أشبه ما تكون « بالوثيقة » .

في المعركة ضد «العلمانية والتغريب»، فإننا نسوق أطرافاً منها، يستدعيها المقام، رغم ما فيها من إطالة نسبية.

لقد بدأ حديثه - في هذه القضية - مثيراً إلى «غمز رفاق العلمانية والتغريب» القدماء، فقال: «... وأقف هنا لأدفع زعماً حسب الذين زعموا أنه مغمزٌ غمزوني به بعد تأليف كتابي «حياة محمد». حسب هؤلاء أنتى انقلبْت بكتابة السيرة رجعوا، وكنت عندهم قبلها في طليعة المجددين... لكنني أسئل أصدقائي - أحرار الرأي - عن غايتنا جميعاً حين ننتاج؟ ألسنا نبتغي التقدم خطوة جديدة في سبيل الكمال؟!... ولقد طالما التمسنا في شرقنا أسباب النهوض بعلمنا؛ لتفق إلى جانب الإنسانية المهدبة، لا يمكن الخجل رءوسنا، ولا يحزن في نفوسنا ذلك الشعور الممض بأننا دون الغرب مكاناً. ولقد خيل إلى زماننا - كما لا يزال يخيل إلى أصحابي - أن نقل حياة الغرب العقلية والروحية سبينا إلى هذا النهوض. وما أزال أشارك أصحابي في أنا ما نزال في حاجة إلى أن ننقل من حياة الغرب العقلية كل ما نستطيع نقله. لكنني أصبحت أخالفهم في أمر الحياة الروحية، وأرى أن ما في الغرب منها غير صالح لأن ننقله؛ فتاريخنا الروحي غير تاريخ الغرب، وثقافتنا الروحية غير ثقافته. خضع الغرب للتفكير الكنسي على ما أفرته، البابوية «المسيحية» منذ عهدها الأول، وبقي الشرق بريئاً من الخضوع لهذا التفكير، بل حوريت المذاهب الإسلامية التي أرادت أن تقيم في العالم الإسلامي نظاماً كنسياً أهول الحرب، فلم تقم لها فيه قائمة أبداً، بذلك بقي الشرق مطهراً من الأسباب التي أدت إلى اضطراب الغرب الروحي، وإلى ثوراته السياسية التي نشأت عن هذا

الاضطراب ، وبقى المسيحيون المقيمون في الشرق في جوار المسلمين في طمأنينة لا يصلون من نيران الثرات والحروب الأهلية ما كان يصله إخوانهم في الغرب .

كان الخروج على الكنيسة المسيحية في الغرب إعلاناً للثورة على السلطان ، وكانت الثقافة الروحية لذلك في قبضة رجال الدين ، يبرمون من أمرها ما يشاءون إبرامه ، وينقضون ما يشاءون نقضه .

أما الإسلام لا يعرف الكنيسة ، وأقرب الناس فيه إلى الله أتقاهم ، ولا فضل فيه لعربي على عجمي إلا بالتفوي ، فقد بقيت الثقافة الروحية في الشرق حرة طليقة لم تفقد إلا حين قعد الجهل بالناس ففترت الأذهان وخدمت القرائح وجمدت القلوب .

لم تعرف عصور الازدهار الإسلامي قياداً لحرية الفكر ما كان صاحبه برىء القصد يبتغي برؤيه سبيل الحق ، ولم يعرف المسلمون أن الذنوب يغفرها غير الله .

كيف نستطيع أن ننقل ثقافة الغرب الروحية لننهض بهذا الشرق ، وبيننا وبين الغرب في التاريخ وفي الثقافة الروحية هذا التفاوت العظيم ! . لا مفر - إذا - من أن نلتمس في تاريخنا وفي ثقافتنا وفي أعماق قلوبنا وفي أطواء ماضينا هذه الحياة الروحية ؛ نحيي بها ما فتر من أذهاننا وحمد من قرائنا وحمد من قلوبنا .

هذا كلام واضح بين ، ومن عجب أن يخفى على أصحابي فلا يريدونه ، وأن

يكون خفاوه سبب تشربهم علىَّ . ولكن لا عجب ، فقد خفي هذا الكلام عنى سنوات ، كما لا يزال خفيًا عن كثيرين منهم . وقد حاولت أن أنقل لأبناء لغتي ثقافة الغرب المعنوية وحياته الروحية لتخذلها جميعاً هدى ونبراساً ، ولكنني أدركت بعد لأني أضع البذر في غير منبته ، فإذا الأرض تهضم ثم لا تتمضخ عنه ولا تبعث الحياة ، وإنقلبت ألمس في تاريخنا البعيد - في عهد الفراعين - مؤثلاً لوحى هذا العصر ينشأ فيه نشأة جديدة ، فإذا الزمن وإذا الركود العقلى قد قطعا ما بيننا وبين ذلك العهد من سبب قد يصلح بذراً لنھضة جديدة . وروأت فرأيت أن تاريخنا الإسلامي هو وحده البذر الذي ينبت ويتشرم ، ففيه حياة تحرك النفوس وتجعلها تهتز وتربو ، ولأبناء هذا الجيل في الشرق نفوس قوية خصبة تنمو فيها الفكرة الصالحة لتؤتى ثمرها بعد حين .

وال فكرة الإسلامية المبنية على التوحيد في الإيمان بالله تتزعزع . في ظلال حرية الفكر إلى وحدة الإنسانية ، ووحدة أساسها الإخاء والمحبة . فالمؤمنون في مشارق الأرض ومغاربها إخوة يتحابون بنور الله بينهم ، وهم لذلك أمة واحدة تحينها السلام وغايتها السلام . وهذه الفكرة الإسلامية تختلف ما يدعو إليه عالمنا الحاضر من تقدير القوميات ، وتصوير الأمم وحدات متنافسة يحكم السيف وتحكم أسباب الدمار بينها فيما تتنافس عليه . ولقد تأثرنا عشرة أمم الشرق بهذه الفكرة القومية ، واندفعنا تنفس في بها روح القوة ، تحسب أنها تستطيع أن تقف بها في وجه الغرب الذي طغى علينا وأذلنا . وخيل إليها في سذاجتنا أنا قادرنا بها وحدها على أن نعيid مجداً آباءنا ، وأن نسترد ما غصب الغرب من حرمتنا وما أهدر بذلك من كرامتنا الإنسانية . ولقد أنسانا بريق حضارة

الغرب ما تنتطوى هذه الفكرة القومية عليه من جراثيم فتاكه بالحضاره التي تقوم على أساسها وحدتها، وزادنا ما خيم علينا من سجف الجهل إمعانا في هذا النسيان .

على أن التوحيد - الذى أضاء بنوره أرواح آبائنا - قد أورثنا من فضل الله سلامه فى الفطرة هدتنا إلى تصور الخطر فيما يدعو الغرب إليه ، وإلى أن أمة لا يتصل حاضرها بماضيها خلقة أن تضل السبيل ، وإلى أن الأمة التى لا ماضى لها لا مستقبل لها ، ومن ثم كانت الهوة التى ازدادت عمقا بين سواد الأمم فى الشرق والدعوة إلى إغفال ماضينا والتوجه وجهة الغرب بكل وجودنا، وكان النفور من جانب السواد عن الأخذ بحياة الغرب المعنوية ، مع حرصه على نقل علومه وصناعاته . والحياة المعنوية هى قوام الوجود الإنسانى للأفراد والشعوب ؛ ولذلك لم يكن لنا مفر من العودة إلى تاريخنا لتتمس فيه مقومات الحياة المعنوية لخرج من جمودنا المذل ، ولتنقى الخطر الذى دفعت الفكره القومية الغرب إليه ، فأدامت فيه الخصومة بسبب الحياة المادية التى جعلها الغرب إليه .

لم ألبث حين تبيّنت هذا الأمر أن دعوت إلى إحياء حضارتنا الشرقيه ... فرأين هذا من تملق الجمهور أو متابعته التماسا لرضاه ... كما يزعم الذين يغمزون ؟!... إننى لم أتفقى في تفكيرى وتأملى أمام شىء مما رأيت بغير منطقى وعقيدتى الذاتية ، اللذين كونتهما الطريقة العلمية الحديثة ، فأننا لا أسلم بالعقيدة الموروثة إذا لم يكن لها أساس غير ما وجدهنا عليه آباءنا ، ما لم أمحنها وأمحصها ومالم أصل من أمرها إلى الإيمان بأنها هي الحقيقة كما يسيغها

عقلى ويطمئن إليها ضميرى . وأنا لا أحسب الذين يدينون بعقيدة ما لمغير شيء  
إلا أنهم وجدوا عليها آباءهم مؤمنين حقا ... (١) .

إنه درس عظيم في الجدية والموضوعية والصدق مع النفس ومع الأمة التي  
ينتمي إليها هذا المفكر العظيم ، صربه الدكتور هيكل وهو في مرحلة نضجه  
الفكري - في العقد الرابع من عمره - وكان البداية لأنقلب وأهم الأعمال الفكرية  
التي أبدعها !! ..

لقد كان نجماً لاماً في سماء الفكر والسياسة يتقدم صفوف التيار الفكري  
«العلمانى - الوطنى » ... تتلمذ على الحضارة الغربية ، ودعا إلى استعارتها  
ككل ، بثمراتها العقلية والروحية ... وتبني مفهومها للقومية ، فنادى - ككل  
أعلام هذا التيار - بـ «المصرية» ، التي ت分成 عرى الانتماء الحضارى  
الإسلامى لمصر ... وتبنى علمانيتها ، فدافع عن فصل الدين عن الدولة ،  
ونظر إلى الإسلام باعتباره رسالة روحية خالصة ، كما كانت رسالات الأنبياء  
الذين سبقوه موسى - عليه الصلة والسلام - ...

فلما بلغ مرحلة النضج الفكري ، ورأى الأزمة - أزمة الاعتراب التي تحيط  
بالمثقفين المتغيرين وتعزلهم عن سواد الأمة - . وبلغ مرتبة اليقين بأن بذور  
الحضارة الغربية غير صالحة لتراب أمتنا ، ويأن نهضتنا بها أمر محال ...  
جرب استئهام عوامل النهضة من التراث الفرعوني ... لكنه افتقد الخيوط التي  
تجعل هذا التراث صالحًا لتحقيق النهضة التي تريدها الأمة .. فلما عاد إلى فكر

(١) د. محمد حسين هيكل (في منزل الوحي) ص ٢٢، ٢٦، ١٢، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م.

الحضارة الإسلامية وتاريخها وجد الزاد الذي أراد ... وواتته الشجاعة ليعلن على الملاً هذا التحول العظيم الذي قام - ويقوم - درساً عظيماً في الشجاعة الأدبية لمفكر عظيم يحمل في عقله وقلبه وضميره هموم أمّة عظيمة تجاهد للتحرر والانعتاق من أسر الغرب الاستعماري ، ولمواجهة ما يفرضه عليها من تحديات! ...

ويمثل هذه المواقف الشجاعة ، والتحولات ذات الدلالة ، بقى العلمانية ثمرة مرة ، أقحمها كروم في تربة الواقع المصري ، وتبنت الدفاع عنها «مدرسة المقطم» ، واستمر يدافع عنها نفر من المثقفين المصريين ، اندفعوا إلى تبني فكرية التغريب ، ليس بالانبهار بحضارة الغرب فقط ، وإنما باعتبارها البديل للإسلام الحضاري ، الذي يُكثُن له شديد العداء ... ولقد كان سلامة موسى طليعة هذا النفر من المثقفين المصريين ، الذي يحمل «رسالتهم» الدكتور لويس عوض ، في واقعنا الفكري المعاصر(١) ! ..



(١) لمزيد من التفصيل عن هذه التحولات الفكرية ، انظر كتابنا ، الإسلام والسياسة ، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٧ م . و ، الإسلام بين التدوير والتزوير ، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥ م .

## ثورة سنة ١٩١٩م والعلمانية

لكن الدكتور لويس عوض قد تجاهل تماماً هذه الصفحة من تاريخ العلمانية والعلمانيين في مصر .. صفحة تراجع الكثيرين من أعلامها ورموزها عن علمائهم ، كجزء من تراجعهم عن فكرية التغريب ، عندما خاب أملهم في هذه الفكرية كسبيل لنهضة أمتهم ، عندما قادهم التفكير في « المسألة الحضارية » إلى اليقين بتميز أمتهم حضارياً ، في القديم ، وأيضاً في المشروع الحضاري الكافل لنهضتها في العصر الحديث ...

وبسبب آخر ، لعله قد جعل الدكتور لويس لا يشير صراحة إلى مكان (حزب الأمة) وامتداده (الأحرار الدستوريين) من الفكر التغريبي العلماني .. وهو أن جمهور القراء يعرفون أن هذا التيار قد كان - في السياسة - تياراً المهاذنة ، مع الاستعمار ، كما كان في معسكر « الأقلية » ، فإنما يُبراز علمانيته لا ، ببساطة وجه ، العلمانية في أعين جمهور القراء؟! ..

ولعل هذا السبب ذاته هو الذي جعل الدكتور لويس يقفز فوق هذه الصفحة ، دون أن ينشرها ؛ ليدعى - في استفاضة - أن سعد زغلول ، وثورة سنة ١٩١٩م ، « حزب الوفد » قد رفعوا لواء العلمانية في مصر ، وأنها قد عرفت - بسببهم - ثلاثة عاماً من العلمانية امتدت من ثورة سنة ١٩١٩م وحتى ثورة سنة ١٩٥٢م ...

للقراً كلمات الدكتور لويس .. حتى ننظر حظها من الصدق في « حقائق الفكر » و « وقائع التاريخ » .. يقول : « ... ويتميز أوصال الإمبراطورية العثمانية ، وذبول دعوة الجامعة الإسلامية ، ثم إلغاء الخلافة في تركيا .. غدت عقيدة الجامعة الإسلامية غير ذات موضوع في مصر وغيرها من إدارات الدولة العثمانية .. وقد أطلق هذا مد القومية المصرية جارفا على الأساس العلماني في ثورة سنة ١٩١٩ م ، بزعامة سعد زغلول والوفد المصري ... لقد كانت روح ثورة سنة ١٩١٩ م خالية تماماً من روح الكراهية للغرب ... فقد كان المحرك الأساسي لثورة سنة ١٩١٩ م هو الإيمان الذي لا يتزعزع بالحق الطبيعي ، أي بأن مزاولة السلطة لا شرعية لها إلا بتفويض من الشعب ، وبعيداً الفصل بين الدين والدولة ... ولقد لقت مرارة فشل الثورة العربية سعد زغلول جملة دروس ...

منها : أن المصريين هزموا وسحقت ثورتهم ، لا بسبب خيانة الخديوي توفيق ، ولا بسبب سوء نية البريطانيين ، ولا بسبب نفاق تركيا ذات الوجهين .. وإنما فشلت الثورة العربية أساساً لأن المصريين كانوا غير ناضجين ، وكانوا يعتمدون على تراث باق لهم من العصور الوسطى أكثره محض هراء ؛ فشلت الثورة العربية لأن طريق التحرر من الاستبداد الداخلي ومن السيطرة الأجنبية معاً هو نفس الطريق الذي سارت فيه شعوب أوروبا منذ الرئيسيانس ، ألا وهو العلمانية ... وبثورة سنة ١٩١٩ م انتصرت العلمانية في مصر ، وأمتد انتصارها ، من الناحية الرسمية ثلاثة وثلاثين سنة ، أي من ثورة سنة ١٩١٩ م

إلى ثورة سنة ١٩٥٢ م ... (١)

تلك هي كلمات الدكتور لويس عن «علمانية مصر» : ثورة ١٩١٩ م والوفد وسعد زغلول .. والآن ، لنعرض هذه الدعوى على «حقائق الفكر» ، وـ «وقائع التاريخ» ...

\* إن العلمانية . بما تعنيه من عزل الدين عن شئون الدولة والمجتمع . لم تكن «الأساس» ، الذي قام عليه المد القومي الذي تفجر ، والذي فجر ثورة سنة ١٩١٩ م .. فشعار هذا المد قد كان «وحدة الهلال مع الصليب» ، وليس تجاهل ولا تجاوز ما يرمز إليه «الهلال» وـ «الصلب» .. فـ «فأين هي العلمانية في ثورة فرج زندها وأورى نارها الشيوخ والقساوسة من فوق منابر المساجد والكتائس .. ولعب فيها الأزهر دوراً بارزاً؟!» ..

\* ومن الذي قال إن «روح ثورة سنة ١٩١٩ م قد خلت تماماً من روح الكراهية للغرب» ؟! .. إن مبلغ علمي أن الدكتور لويس ليس الراهب المسيحي الذي يمارس خلق «الصوفية» - المسامحة ، الذي جاءت به المسيحية الأولى ، خلق «أحبوا أعداءكم ، وباركوا لاعنيكم» .. فهل بلغت به المحبة للغرب ، والعشق لقيمه الحضارية إلى حد تصوير «ثورة» سنة ١٩١٩ م بأنها قد خلت تماماً من روح «الكراهية» للغرب الذي كان يجلد الشعب ، ويقهّر الأمة ، وينهب الاقتصاد ، ويشوه الذاتية الحضارية ، ويختسب الأرض بدماء الشهداء؟! ..

---

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٩ / ٢٣ م / ١٩٨٣

\* ثم .. من قال إن الثورة العربية لم تهزم - في الأساس - بسبب خيانة الخديوي ، وسوء نية إنجلترا ؟! ..

لست أفهم الدكتور لويس بالتعاطف مع توفيق أو الإنجليز ، فالرجل بريء من ذلك تماما ... لكنه يوقع نفسه في مواطن الشبهات طلباً لإلقاء تبعات هزيمة الثورة العربية على كاهل عقيدة الأمة وموروث الشعب وما تؤمن به الجماهير ، والإسلام - كما يعرف الدكتور لويس ويقصد - هو هذه العقيدة وهذا الموروث ... فالثورة العربية - برأيه - قد فشلت لأنها لم تكن « علمانية » ، تفصل الدين عن الدولة ، وتتبين « القيم الغربية » ؛ لأنها بدلًا من ذلك اعتمدت على تراث باقٍ للمصريين .. أكثره محض هراء ؟! .. وفي موطن آخر من دراسة الدكتور لويس عن ( قصة العلمانية في مصر ) يرجع تخلف الخديوي عباس الأول ( ١٢٢٨ - ١٢٧٠ هـ / ١٨٥٤ - ١٨١٣ م ) إلى « كراهيته للأوريبيين وحضارتهم .. واكتفائه بالقيم الدينية بين رعایاه ؟! .. فسبب الانحطاط ، والمرجع في هزيمة الثورة العربية - عنده - أنها لم تخلص من الموروث الإسلامي ، ولم تتبّع العلمانية الكافية إزاحة الإسلام من ميدان الحياة الدنيا ؟!

وتصرف النظر عما في هذه الدعوى من استفزاز صارخ لجمهور الأمة ، وأباء الذين يدركون مكان العقائد الدينية وسلطان الموروث الديني .. فإننا نتجاوز الجدل في هذه النقاط الخطيرة ، ونعرض هذه المقوله على الثابت المتواتر من « حقائق الفكر » و« وقائع التاريخ » للثورة العربية ..

إن رموز الموروث - إبان الثورة العربية - وأعلامه كانوا في طليعة هذه الثورة ... بل لقد كان المحافظون من هؤلاء الأعلام هم قادة الجناح الأصلب عوداً والأكثر والأوضح رؤية في أحداث هذه الثورة وتطوراتها ! فمواقف الشيخ حسن العدوى ( ١٢٢١ - ١٣٠٣ هـ / ١٨٠٦ - ١٨٨٦ م ) وخطبه وفتواه بخيانة الخديوى وعزله .. شهيرة في تراث هذه الثورة وأحداثها .. وصلابة الشيخ علیش ( ١٢١٧ - ١٢٩٩ هـ / ١٨٠٢ - ١٨٨٢ م ) في أحداث هذه الثورة هي التي جعلت الإنجليز يحملونه - وهو المريض الذى جاوز الثمانين - غداة الهزيمة ، فيلقونه بالسجن ليموت فيه !! .. أما المجددون من رموز هذا الموروث وأعلامه الذين كان يقودهم الشيخ محمد عبد ( ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ) فإنهم هم الذين صاغوا برنامج « الحزب الوطنى » : حزب الثورة الذى وحد صفوف الأمة ، وجعل برلمان الثورة - المجلس العرفى - يضم كل قيادات الطوائف الدينية غير الإسلامية : المسيحيين بطوائفهم ، واليهود بمذاهبهم ... فهل هذا الموروث هو « محض الهراء » ، الذى قاد الثورة إلى الفشل والهزيمة ؟ !! .. ولو كانت علمانية لانتصرت ، رغم خيانة الخديوى ، وسوء نية البريطانيين .. ( لاحظ الوصف المخفف لجرائم الغزاة المحتلين - مجرد « سوء نية » ) !! ..

\* أما « حكاية » ، الحق الطبيعي ، الذى يجعل « شرعية السلطة رهنا بتقويض الشعب لها » .. فقد سبق وعرضنا لها ، على النحو الذى أكد أن موقف الإسلام السياسى لا يعرف شرعية لسلطة لا تستند إلى تقويض من الأمة ؛ لأن هذه الأمة - بنظره - هي مصدر السلطة والسلطان ... كان هذا هو

موقف الإسلام منذ أن حكم أبو بكر الصديق ، بالاختيار والبيعة ، وإلى أن اختارت الأمة بواسطة مجلس الشرع ، محمد على باشا واليًا على مصر ، بشروط الأمة ؛ تأسيساً على حقها الثابت . شرعاً . في عزل ولاة الجور ، حتى ولو كانوا خلفاء وسلطانين ... فما جاءت به ثورة سنة ١٩١٩ م من تقرير لهذا المبدأ ليس غريباً عن موروث الأمة ، وإن كان معادياً لمذاهب المستبددين الذين اغتصبوا حقوق الأمة في هذا الميدان ..

\* ويبلغ الدكتور لويس قمة تزييف الحقائق عندما يدعى أن سعد زغلول والوفد - بل ومصر - قد فصلت الدين عن الدولة على امتداد السنوات التي امتدت من ثورة سنة ١٩١٩ م وحتى ثورة سنة ١٩٥٢ م ..

ونحن نسأل الدكتور لويس :

هل هي علمانية - تفصل الدين عن الدولة - دولة ومجتمع ينص دستورهما على أن دين الدولة الرسمي هو الإسلام ؟ ! .. وفي أي دولة من الدول العلمانية الأوروبية يحدث ذلك ؟ ! ..

وهل هي علمانية تلك الدولة التي تبني المساجد وتنفق على الأزهر وترسل الدعاة المسلمين من ميزانيتها العامة ؟ ! ..

وهل هي علمانية تلك الدولة التي تقرر تعليم الدين في مدارس التعليم العام ؟ ! ..

وهل هي علمانية تلك الدولة التي ترعى القيم الدينية ، وتسائل الخارجين على ما تعارف عليه الدين من عقائد وأفكار ؟ ! ..

ثم .. من الذى علم الدكتور لويس أن سعد زغلول كان علماً ، يؤمن بإيماناً لا يتزعزع بمبدأ فصل الدين عن الدولة ،؟.. لأنه درس القانون الفرنسي؟... وهل مَا ذَلِك إسلامه الذى ورثه ، وتعلمـه فى الأزهر ، وتتلمـذ فيه على جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده؟!..

إن هناك حقائق صلبة وعنيـدة تـنـقـى عـلـمـانـيـة سـعـدـ زـغـلـوـلـ ، وـتـنـكـرـ وـتـسـتـنـكـرـ الـادـعـاءـ بـأـنـهـ كـانـ يـؤـمـنـ بـفـصـلـ الدـيـنـ عـنـ الدـوـلـةـ ... وـفـيـ مـقـدـمـةـ هـذـهـ الـحـقـائـقـ مـوـقـعـ سـعـدـ زـغـلـوـلـ مـنـ الـكـاتـبـ الـذـيـ دـعـاـ إـلـىـ «ـعـلـمـنـةـ إـلـسـلـامـ»ـ ، وـنـادـىـ بـفـصـلـ الدـيـنـ عـنـ الدـوـلـةـ :ـ كـتـابـ الشـيـخـ عـلـىـ عـبـدـ الرـازـقـ عـنـ (ـإـلـسـلـامـ وـأـصـوـلـ الـحـكـمـ)ـ !..

لقد سجل سكرتير سعد زغلول : الأستاذ محمد إبراهيم الجزيـريـ . وهو فـانـونـىـ تـخـرـجـ مـنـ مـدـرـسـةـ القـضـاءـ الشـرـعـىـ ، وـصـاحـبـ مـجـلـةـ (ـالـقـضـاءـ الشـرـعـىـ)ـ الـتـىـ كـانـتـ تـنـعـاطـفـ مـعـ آرـاءـ الشـيـخـ عـلـىـ عـبـدـ الرـازـقـ .ـ سـجـلـ فـيـ ذـكـرـيـاتـهـ عـنـ سـعـدـ زـغـلـوـلـ نـصـ الـكـلـمـاتـ الـتـىـ اـنـتـقـدـ بـهـ أـفـكـارـ كـتـابـ (ـإـلـسـلـامـ وـأـصـوـلـ الـحـكـمـ)ـ ، وـاسـتـنـكـارـهـ لـلـعـلـمـانـيـةـ وـفـصـلـ الدـيـنـ عـنـ الدـوـلـةـ ، وـإـنـكـارـ هـذـهـ الـكـتـابـ ، مـدـنـيـةـ إـلـسـلـامـ ، وـجـمـعـهـ بـيـنـ الدـيـنـ وـالـدـوـلـةـ .. وـهـذـهـ الـكـلـمـاتـ هـىـ وـثـيقـةـ فـكـرـيـةـ وـتـارـيـخـيـةـ ، تـدـحـضـ القـوـلـ بـعـلـمـانـيـةـ سـعـدـ إـيمـانـهـ هـوـ وـالـوـفـدـ وـثـورـةـ سـنـةـ ١٩١٩ـ مـ بـمـبـدـأـ فـصـلـ الدـيـنـ عـنـ الدـوـلـةـ ... قـالـ سـعـدـ زـغـلـوـلـ .ـ وـكـانـ يـوـمـ ذـكـرـيـةـ فـيـ صـفـوفـ الـمـعـارـضـةـ لـلـمـلـكـ أـحـمـدـ فـؤـادـ (ـ١٢٨٤ـ - ١٣٥٥ـ هـ / ١٨٦٩ـ - ١٩٣٦ـ مـ)ـ الـذـيـ وـقـفـ خـلـفـ مـحاـكـمـةـ ، هـيـةـ كـيـارـ الـعـلـمـاءـ ، لـعـلـىـ عـبـدـ الرـازـقـ .ـ قـالـ بـعـدـ أـيـامـ مـنـ إـدانـةـ هـذـهـ الـهـيـةـ لـأـفـكـارـ عـلـىـ عـبـدـ الرـازـقـ .ـ قـالـ لـسـكـرـتـيرـهـ ، مـسـاءـ يـوـمـ خـمـيسـ ٢٠ـ أـغـسـطـسـ سـنـةـ ١٩٢٥ـ مـ - :

لقد فرأت كتاب ( الإسلام وأصول الحكم ) بإمعان لأعرف مبلغ الحملات عليه من الخطأ أو الصواب ، فعجبت ، أولاً : كيف يكتب عالم ديني بهذا الأسلوب في مثل هذا الموضوع ؟!. وقد فرأت كثيراً للمستشرقين ولسواهم ، فما وجدت من طعن منهم في الإسلام حدة كهذه الحدة في التعبير ، على نحو ما كتب الشيخ على عبد الرزاق !.

لقد عرفت أنه جاهل بقواعد دينه ، بل بالبساط من نظرياته ، وإلا فكيف يدعى أن الإسلام ليس مدنياً ، ولا هو بنظام يصلح للحكم ؟! فـأية ناحية مدنية من نواحي الحياة لم ينص عليها الإسلام ؟! هل البيع ؟ أو الإجارة ؟ أو الهبة ؟ أو أي نوع آخر من المعاملات ؟!. لم يدرس شيئاً من هذا في الأزهر ؟!. أو لم يقرأ أن أمماً كثيرة حكمت بقواعد الإسلام فقط عهوداً طويلة كانت أنصار العصور ؟ وأن أمماً لا تزال تحكم بهذه القواعد ، وهي آمنة مطمئنة ؟. فكيف لا يكون الإسلام مدنياً ، ودين حكم ؟!.

وأعجب من هذا ما ذكره في كتابه عن الزكاة ؟! فـأين كان هذا الشيخ من الدراسة الدينية الأزهرية ؟!.

إني لا أفهم معنى للحملة المتحيزـة التي تثيرها جريدة (السياسة) حول هذا الموضوع ، وما قرار هيئة كبار العلماء ، بإخراج الشيخ على من زمرتهم إلا قرار صحيح لا عيب فيه .. ومهمـا كان الـباعـث فإن العلمـاء فعلـوا ما هو واجـب وحق .. فـذلك أمر لا عـلاقة له مطلقاً بحرية الرأـي التي تـنـعـيـها (الـسيـاسـة) .. والـذـي يـؤـلمـنـي حقـاً أنـكـثـيراً منـ الشـبـانـ الذينـ لمـ تـقـوـ مـدارـكـهـمـ فـيـ الـعـلـمـ

القومى ، والذين تحملهم ثقافتهم الغربية على الإعجاب بكل جديد ، سينتحيزون لمثل هذه الأفكار ، خطأً كانت أو صواباً ، دون تمحيق ولا درس ، ويجدون تشجيعاً على هذا التحيز فيما تكتب جريدة (السياسة) وأمثالها من الثناء العظيم على الشيخ على عبد الرزاق ، ومن تسميتها له بالعالم المدقق والمصلح الإسلامي والأستاذ الكبير ... الخ ..

وكم وددت أن يفرق المدافعون عن الشيخ بين حرية الرأى وبين القواعد الإسلامية الراسخة التي تصدى كتابه لهدمها ، (١) ؟!

هذه هي كلمات سعد زغلول ، تعلن في حسم ووضوح :

أن الإسلام دين مدنى ودين حكم ، ... وأن قواعده وحدتها ، قد حكمت أمماً كثيرة ، فيما مضى .. ولا تزال أمم تحكم بهذه القواعد في عصرنا الحديث .. وأن ذلك الحكم الإسلامي قد أثمر - قديماً - أنصار عصور تلك الأمم ، ولا يزال حتى اليوم مصدر «الأمن والطمأنينة» ، للذين يحكمون بالإسلام !! ..

وأن الذين يتحيزون للعلمانية وفصل الدين عن الدولة - من أنصار على عبد الرزاق - إنما دفعهم إلى ذلك : صنف ، مداركهم في العلم القومى ، أى جهولهم بتراث الأمة وفكرها الحضارى ... وتغريتهم ، وثقافتهم الغربية التي تحملهم على الإعجاب بكل جديد ، خطأً كان هذا الجديد أو صواباً ، دون تمحيق ولا درس ، !! ..

---

(١) محمد إبراهيم الجزيري (سعد زغلول : ذكريات تاريخية) ص ٩٢ ، ٩٣ . طبعة القاهرة - كتاب اليوم .

وأن القول بالعلمانية هو ، هدم لقواعد الإسلام الراسخة ، ! ..  
فأين هي - إذن - علمانية سعد زغلول ؟ .. وعلمانية الوفد ؟ .. وعلمانية  
مصر ثورة سنة ١٩١٩ م ؟ .. وـ إيمانهم الذى لا يتزعزع بمبدأ فصل الدين  
عن الدولة ، الذى اخترעה ، الدكتور لويس عوض ، ثم ألقى به إلى  
القراء ..!



## جمال عبد الناصر والعلمانية

يرى الدكتور لويس عوض في دراسته عن ( قصة العلمانية في مصر ) أن تنظيم « الضباط الأحرار » ، الذي فجر وقاد ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ م ، هوـ من حيث الفكر والأصولـ تنظيم « ثيوقراطي » ! .. فهوـ عندهـ « سبيكة » ، تشكلت من مجموعة الضباط المتأثرين بالأحزاب والجماعات والتنظيمات « الثيوقراطية » : ( الإخوان المسلمين ) و ( مصر الفتاة - الحزب الاشتراكي ) و ( الحزب الوطني الجديد ) .. وهى التنظيمات التي تتنسب إلى ( الحزب الوطني ) الذي أسسه مصطفى كامل ، فى مطلع القرن العشرين ، والذى يرى فيه الدكتور لويس عوضـ اقتداء بأستاذـه سلامة موسىـ : حزب « الثيوقراطية » ، المناوئـ للوطنيين التقديميين ، الذينـ اختاروا الاستعمار الإنجليزى المتحضرـ بدلاـ من العلاقة مع الدولة العثمانية الجاهلة ... وموقف هذا الحزب فى رأى سلامة موسى هوـ ردـة عن الفكرة الوطنية ، بالعودة إلى جامعة الإسلام<sup>(١)</sup>! .. وفي رأى لويس عوضـ رجعـية ناـوـاتـ الوطنيـين العلمـانيـين التقـديـمـيينـ الذينـ اختـارـواـ الاستـعمـارـ الإـنـجـليـزـىـ المتـحـضـرـ ! ..

---

(١) سلامة موسى ( اليوم والغد ) . والنص منقول عن ( الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر ) ج ٢ ص ٢١٥ .

ذلك هو «النسب الفكري»، لتنظيم «الصيّادلة الأحرار»... كما رأه الدكتور لويس - واحد من التنظيمات «الثيوقراطية».. ظهر «كسيكة سرية».. بين الصيّادلة الأحرار، كان أبوها الروحى عزيز المصرى باشا<sup>(١)</sup> .. .

وهو يرى أن تنظيم «الصيّادلة الأحرار» قد احتفظ «بثيوقراطيته»، إلى ما بعد قيام الثورة... فعندما قامت ثورة ١٩٥٢ م كانت أغلبية الصيّادلة الأحرار ومجلس قيادة الثورة ذات ميل للحزب الوطنى أو لمصر الفتاة أو للإخوان المسلمين.. وهى التنظيمات الشمولية.. التي تمثل الجناح الثيوقراطى فى الثورة العربية<sup>(٢)</sup> .. .

لكن الدكتور لويس - حرصا منه على أن يصور لقارئه أن مصر الحديثة كانت دائمًا علمانية ، وأن مشاريعها النهضوية كانت كلها علمانية ، وأن زعماتها التاريخية كانوا دائمًا علمانيين - ... ذهب ليوهم القارئ، أن جمال عبد الناصر (١٣٣٦ - ١٣٩٠ هـ / ١٩١٨ - ١٩٧٠ م) قائد تنظيم «الصيّادلة الأحرار» وزعيم الثورة ، قد تحول من خلال الصراع بينه وبين (جماعة الإخوان المسلمين) من «الثيوقراطية» إلى «العلمانية»، فكانت مصر الناصرية علمانية ... يقول : «لقد أصبح عبد الناصر مع كل تحرّك جديد ضد (الإخوان) أكثر علمانية في تفكيره وفي أساليبه العملية .. ولقد استغرق دعوة الوحدة الإسلامية في دعوة الوحدة العربية وفي دعوة الاشتراكية العربية ..

(١) (المصور) العدد ٣٠٧٦ في ٢٣ / ٩ / ١٩٨٣ م . و( تاريخ الفكر المصري الحديث ) من عصر إسماعيل إلى ثورة سنة ١٩١٩ م ، ج ١ ص ١١٢ .

(٢) (المصور) العدد ٣٠٧٨ في ٧ / ١٠ / ١٩٨٣ م .

وهما أكثر علمانية .. و حتى بعد كارثة الهزيمة في ١٩٦٧ م تثبت عبد الناصر بأسلحته العلمانية حتى وفاته ١٩٧٠ م . ومن أجل هذا يجب أن نصف المرحلة الناصرية بأنها الحقبة العلمانية الرابعة في تاريخ مصر (١) !

تلك هي كلمات الدكتور لويس ، وهذه هي دعواه : تنظيم ثيوقراطي ، يفجر ثورة ثيوقراطية ، تقودهما زعامة ثيوقراطية .. ثم يحدث التحول من الثيوقراطية إلى العلمانية من خلال الصراع مع ( جماعة الإخوان المسلمين ) لتصبح مصر الناصرية إحدى حقب مصر العلمانية . ( ولاحظوا أن الرجل لم يكلف نفسه النظر في هذه المعادلة غير المعقولة : تنظيم ثيوقراطي ، يتحول للعلمانية ، بسبب الصراع مع تنظيم آخر مثله في الثيوقراطية ) !؟ لكن .. لتجاوز عن هذه المفارقة .. ونسأل : ما هو نصيب هذه المقوله من الصدق الفكري والتاريخي ..؟؟

بادئ ذي بدء نجد لزاما علينا أن نتبه إلى المترافق الذي لا يكفي الدكتور لويس عن الواقع فيه ... فالرجل صاحب عقل قد ضرب في أوروبا ، وعشيقه للحضارة الغربية وولاؤه لها قد بلغ درجة الممقبل الماهر الذي تجاوز مرحلة « توصيل » الدور و « أداء » النص ، فأصبح « يعيش فيه » ! .. فإذا كانت الصراعات التي شهدتها « الدولة » في أوروبا مع « الكنيسة » ، كانت صراعات « دينية » ؛ لأن الكنيسة مؤسسة كهنوتية مقدسة تحكر . بحكم اللاهوت الكنسي - جميع حقوق التفسير للدين والحديث باسمه . إذا كان هذا هو حال وطبيعة

---

( ١ ) المرجع السابق .

صراع ، الدولة ، مع ، الكنيسة ، في أوروبا .. صراع بين ، العلمانية ، وبين الدين ، وطبيعته ، دينية ، فإن الدكتور لويس يصب صراع ثورة ٢٣ يوليو مع الإخوان المسلمين في ذات القوالب الأوروبية ، ويخلص إلى أن هذا الصراع قد تحول بعد الناصر ومصر الثورة من « الثيوقراطية » إلى « العلمانية » .. ولقد تجاهل الدكتور لويس خصوصية الشرق والإسلام في هذه القضية .. وأكثر من هذا تجاهل أن حقيقة الصراع بين قيادة الثورة وبين الإخوان لم يكن صراعا على الدين ولا خلافا على الانتماء إليه والولاء له ، وإنما كان صراعا سياسيا - وليس دينيا - دارت رحاه حول الحكم والسلطة ، أى الفريقين أحق بها وأقدر على القبض على مقدراتها ! ..

ونحن إذا تتبعنا فكر ثورة ٢٣ يوليو إبان مراحل صراعها مع ( الإخوان المسلمين ) ونظرنا إلى موقفها من الإسلام ، وجدنا من الأدلة الشاهدة على هذه الحقيقة ما لا تستوعبه هذه الصفحات ..

\* ففي ٥ سبتمبر ١٩٥٤ م ، وإبان الصراع بين الثورة و( الإخوان ) يخطب عبد الناصر ، فيقول : « هم يقولون : القرآن دستورنا . ونحن نخلع الملك ، ونقتضي على الفساد والظلم الاجتماعي ، ونحقق العلاج . فهل هذا الذى نعمله خروج على القرآن ؟ ! »<sup>(١)</sup> .

فالخلاف بين الفريقين ليس على القرآن ، بل إن ما بينهما هو ، مزايده ، على القرآن ؟ ! ..

---

( ١ ) خطاب جمال عبد الناصر . رفعت سيد أحمد ( الدين والدولة والثورة ) ص ٨٨ طبعة كتاب الهلال . القاهرة سنة ١٩٨٥ م .

\* وفي ٢٢ مارس ١٩٦٦ م ، أثناء المرحلة الثانية من الصدام العنيف بين الشورة (الإخوان) - ممثلين في تنظيم المرحوم سيد قطب (١٣٢٤ - ١٣٨٦هـ / ١٩٠٦ - ١٩٦٦ م) - يخطب عبد الناصر فيقول : لم تكن الرجعية أبداً شريعة الله ، ولكن شريعة الله كانت دائماً هي شريعة العدل (١) ، !

فأين هي العلمانية عند عبد الناصر الذي يقول إنه والثورة الملتزمون حقاً بشرع الله ، وليس الإخوان المسلمين ؟ !؟

\* وفي ٢٢ فبراير ١٩٦٢ م ، يخطب عبد الناصر في ذكرى وحدة مصر وسوريا ، فيقول : إن الإسلام ثورة ، والتضامن الإسلامي تحتاجه الشعوب (٢) ،

وعن ذات القضية يتحدث في خطاب ٢٨ مايو ١٩٦٢ م قائلاً : بالنسبة للروابط الإسلامية ، إحنا طبعاً أشرنا في «الميثاق» إلى الإسلام والروابط الإسلامية ، ولقد أشير إلى هذا من أول يوم من أيام الثورة في كتاب فلسفة الثورة (٣) .

فأين هو ذلك التحول عن الروابط الإسلامية واستغراقها في الوحدة العربية ، الأكثر علمانية ، كما يقول الدكتور لويس ؟ !؟

لقد التزم عبد الناصر ، والتزمنا الثورة بالتصور الذي تحدث عنه كتاب

---

(١) المرجع السابق . ص ٩١ .

(٢) المرجع السابق . ص ١١٣ .

(٣) المرجع السابق . ص ١١١ .

(فلسفة الثورة) حول الدوائر التي تتحرك فيها مصر : الدائرة الوطنية ، فالعربية ، فالإسلامية .. وهى دوائر يسلم كل منها للأخر ، دونما تناقض أو تضاد .. ولم تكن الوحدة العربية - فى فكر الناصر ولا فى ممارساتها - نهاية المطاف ، ولا الدائرة التي تلغى روابط الجامعة والتضامن مع عالم الإسلام .. وفي هذا المعنى يقول جمال عبد الناصر في خطاب ٢٧ مارس ١٩٦٧ م : إن الأمة العربية لا ترى أى تعارض بين قوميتها العربية المحددة وبين تضامنها القبلي والأخرى مع الأمم الإسلامية ، أى أن الأمة العربية - بقواها التورية التقديمية - لا ترى في الإسلام عائقاً عن التطور ، بل تراه - بحس وإيمان - دافعاً لهذا التطور ، !<sup>(١)</sup>

\* ومن الذي يستطيع أن يغفل دلالة زيادة التركيز عبد الناصر على دور الدين في عملية إنهاض الأمة لمواجهة الهزيمة التي حلّت بها في يونيو ١٩٦٧ م .. لقد عاش عبد الناصر السنوات التي أعقبت الهزيمة ، ولا هم له أكبر من بناء القوة الصاربة القادرة على تحقيق النصر وإزالة عار الهزيمة .. والذين يطالعون خطبه وأحاديثه ، وخاصة إلى الجنود والضباط ، يلمون التركيز على دور الإيمان والتقدير في هذا العمل الكبير الذي ختم الرجل به حياته .. ففي حديثه إلى الجنود والضباط في ١٠ مارس ١٩٦٨ م يقول :

«عاوز كل عسكري يكون مؤمن بالدين وبالمبادئ والقيم ، ولازم التوجيه المعنوي يعمق هذه المعانى ، ويجعل عامل الإيمان بالله أساسى فى توعية الجندي ، وهذا الإيمان الذى يملأ قلب كل واحد يدفعه أن لا يتربّد فى وقت

---

(١) المرجع السابق . ص ٨٢ .

الشدة . قد لمستم ذلك في المعركة ، وعشتم أيامها ، وأدركتم قوة المبادئ  
والإيمان ،<sup>(١)</sup> !

وفي خطابه في اليوم التالي ١١ / ٣ / ١٩٦٨ م - يتحدث عن عوامل النصر  
فيقول : « بالإرادة والإيمان بالله والثقة بالنفس ، وبالتدريب والجهد والعلم  
نستطيع أن نحيل الهزيمة إلى نصر »<sup>(٢)</sup> .

\* بل إننا لواجبون في فكر الثورة ما يقطع « بوعيها » بقيام العلاقة بين  
« الدين » الإسلامي وبين « الدولة » ، الأمر الذي يجعل الحديث عن علمانية  
هذه الثورة وقادتها ضريرا من التزييف لحقائق الفكر وواقع التاريخ ..

ففي المذكورة الإيضاحية لقانون « تطوير الأزهر » ، رقم ١٠٣ بتاريخ ٢٢ يونيو  
١٩٦١ م نقرأ هذه العبارة ذات الدلالات الهامة : إن الإسلام - في حقيقته -  
لا يفرق بين علم الدين وعلم الدنيا ؛ لأنه دين اجتماعي ينظم سلوك الناس في  
الحياة ليحيوا حياتهم في حب الله عاملين مؤثرين في المجتمع في ظل طاعة  
الله ... والإسلام يفرض على كل مسلم أن يأخذ بنصيبه من الدين والدنيا .  
فكل مسلم يجب أن يكون رجل دين ورجل دنيا ،<sup>(٣)</sup> !؟ ..

فهذه العبارات - التي تضمنتها هذه الوثيقة الرسمية من وثائق حكومة  
الثورة - حاسمة ، لا في نفي العلمانية - بمعنى فصل الدين عن الدولة - فقط ،  
 وإنما هي حاسمة في نقض العلمانية وفي العداء لها ؟!؟ ..

(١) المرجع السابق . ص ٩٤ .

(٢) المرجع السابق . ص ٩٥ .

(٣) المرجع السابق ص ١٩٥ .

وفي كلمات عبد الناصر نجد ذات المعنى ونفس الموقف .. ففى خطابه فى ٢٨ يوليو ١٩٦٣ م يقول : « فيه ناس يبقولوا : إن الإسلام دين رجعى . وأنا أقول : أبدا ، الإسلام دين تقدمى . هو دين التطور والحياة . والإسلام يمثل الدين ويمثل الدنيا ، لا يمثل الدين فقط . الإسلام هو دين العدالة الاجتماعية »<sup>(١)</sup>.

وعندما تخرج إذاعات بعض النظم العربية المناوئة لعبد الناصر تتهكم على اعتماد الثورة وقادتها على الفكر الإسلامي ، يتناول عبد الناصر هذه القضية - في ذات الخطاب - ٢٨ / ٧ / ١٩٦٣ - فيعلن أن علاقة الدين بالدولة في وطن الأمة العربية هي حقيقة تاريخية .. وأن هذه الأمة - على امتداد تاريخها - لم تتمكن لحاكم خارج على الدين من السلطة والسلطان في بلادها .. يقول عبد الناصر : طول عمر هذه المنطقة العربية تمسكت بالدين ، وطول عمر هذه المنطقة دافعت عن الدين ، وطول عمر هذه المنطقة تدافع عن الدين ولم تتمكن أى خارج عن الدين من أن يكون صاحب سلطة فيها ..!<sup>(٢)</sup>

فأين هي « العلمانية » - ياترى - تلك التي يتحدث عنها الدكتور لويس؟! .. وأين وجدها؟! ..وها هو ذا فكر الثورة - من خلال فكر قادتها .. ومن خلال وثائقها القانونية - شاهد صدق وعدل على نفيها للعلمانية ، بل وعدانها لمضمونها الأساسي ، وهو « فصل الدين عن الدولة » ..!

\*\*\*

وأكثر من « فكر الثورة » ، في نفي العلمانية ، تقوم « ممارساتها » ، وـ « الواقع » ، الذى ورثته وطورته وأضافت إليه - مع الحفاظ على طبيعته - وكلها شواهد

(١) المرجع السابق . ص ١١٠ .

(٢) المرجع السابق . ص ١٠٩ .

على أن الحديث عن علمانية مصر الناصرية هو ضرب من تزييف حقائق الفكر وواقع التاريخ ..

\* فالمساجد الجديدة التي ارتفعت مآذنها في سماء مصر الثورة تنفي عنها العلمانية ..

\* والنمو الملحوظ في ميزانيات الأوقاف شاهد ثان من شهود الواقع على إسلامية مصر الثورة ..

\* وقيام منظمة المؤتمر الإسلامي شاهد ثالث ..

\* ولجان إحياء التراث الإسلامي ، وما أضافت للمكتبة الإسلامية من كنوز تراث الإسلام شاهد رابع ..

\* و، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، وسلسل الكتب الإسلامية التي أصدرها .. وأنشطته بين الشباب المسلم شاهد خامس .

\* والمراكز الإسلامية التي أقامتها مصر الثورة - وأنفقت عليها - خارج حدودها شاهد سادس ..

\* والعداء للفكر المادي .. ومنع تدريسه للبعثات التي ذهبت في المجتمعات الماركسيّة شاهد سابع .

\* واهتمام الإذاعة المسموعة والمرئية بالفكر الإسلامي شاهد ثامن .

\* والحرص على إبراز الخلاف مع الماركسية حول التدين ، ودور الدين في النهضة شاهد تاسع .

\* والتوضّع في التعليم الإسلامي - من خلال الأزهر وجامعة ومعاهده الدينية - شاهد عاشر ..

وهي شواهد - تضاف - مع مثيلاتها الكثيرة - إلى فكر الثورة وقيادتها لتجسد لنا حقائق ووقائع التاريخ في مصر ثورة ٢٣ يوليو ... وهي الحقائق والوقائع التي تقول :

لقد كان المشروع الناصرى مشروعًا قوميًا ، يلى في التاريخ ، ويتمثل في الأهمية مع مشروع محمد على باشا ، وسابقه مشروع الناصر صلاح الدين الأيوبي (٥٣٢ - ٥٥٨٩ / ١١٣٧ - ١١٩٣ م) .. وهذا المشروع الناصرى وإن لم يكن إسلاميا خالصا فإنه - بالقطع - ليس علمانيا .. وإنما هو خطوة على درب الإحياء لذاتية الأمة الحضارية ، ولخصوصيتها المتميزة - وهي ذاتية وخصوصية يمثل الإسلام الحضاري جوهرها - إحياء هذه الذاتية وإلزام هذه الخصوصية في مواجهة الغرب ، وفكريته العلمانية ، وتحدياته التي فرضها على وطن العروبة وعالم الإسلام ... ومن هنا فإن هذا المشروع القومي الناصرى هو خطوة هامة - من الناحية الموضوعية - نحو : أسلمة ، الحياة والنهاية في عالم الإسلام .. ومن هنا جاءت مواجهة الغرب لهذا المشروع على نفس المستوى الذي واجه به المشاريع النهضوية التي سبقته على درب النهضة والتحرر والإحياء .. تلك هي حقيقة المشروع الذي قال عنه الدكتور لويس : إنه : «الحقيقة العلمانية الرابعة في تاريخ مصر الحديثة»؟! .. وهذا هو نصيب دعوى «علمانية نهضتنا الحديثة» من الاتفاق والاتساق مع حقائق الفكر ووقائع التاريخ؟! ..

فكم في هذه الدعوى - يا ترى - من حقائق الفكر؟! .. وكم فيها من الزيف والادعاء؟! ..

## كلمات ودية

ولذا كان لنا أن نختتم هذه الصفحات عن ، العلمانية وتهضتنا الحديثة ، ..  
فإننا نختتمها بكلمات ملخصة .. وودية .. نتوجه بها إلى الأستاذ الدكتور لويس  
عوض . الذي لا يمنعنا الخلاف معه من أن نُكِن له الود والاحترام . ذلك أن  
الحقيقة هي ضالة المؤمن أنّي وجدها فهو أحق بها .. بل يجب أن تكون ضالة  
الإنسان ، من حيث هو إنسان !!

ولقد كان بوسع الدكتور لويس عوض أن يختار لنفسه فكرية التغريب  
والعلمانية كما يحب ويشاء ... وكان بسعه أن يدعو الناس إلى هذه الفكرية  
التغريبية ، وما فيها من علمانية تفصل الدين عن الدولة ، وينفق في هذه  
الدعوى ما يستطيع من جهود وطاقات ... وذلك دون أن يشوّه فكر مصر  
وتاريخها بقوله إن زعماءها وقادة التهضة فيها قد كانوا . وكانت هي معهم .  
علمانيين ... ودون أن يبلغ في هذا الزعم تلك الدرجة التي جعله يضع قادة  
مصر وزعماء نهضتها : محمد على ، وإسماعيل ، وسعد زغلول ، وجمال عبد  
الناصر .. مع غزاتها وقاهرى كبرياتها الوطنية : بونابرت ، وكرومر فى سلة  
واحدة ، هي : سلة العلمانية ، وفي خندق واحد هو ، خندق التغريب ، !!  
كان باستطاعة الدكتور لويس أن يختار لنفسه من الفكر ما يشاء ، دون أن  
يحاول ، جر ، مصر وقادتها إلى الموضع الذى اختاره لنفسه ... وكثيرون هم

الذين اختاروا العلمانية مذهبًا يعتقدونه ، وفكراً يدافعون عنه ، وطريقاً يدعون  
إليه ، وذلك دون أن يشوهدوا تاريخ مصر بتزييف حقائق فكره « ووكانع  
مارساته » ... ولنضرب للدكتور لويس مثلاً ونمودجاً كان باستطاعته . لو  
أنصف . أن يحتذيه ..

\* فرجل القانون البارز الأستاذ مصطفى مرعي : قد اختار « العلمانية »  
لنفسه فكراً ومذهبًا .. وبلغ على هذا الدرج حداً خالفاً فيه وبه كل الإسلاميين  
.. فعنه : « .. الإسلام دين لا دولة » .. ومن الخطأ أن نقول : « إن الإسلام  
عقيدة وشريعة » !؟ .. وهو يرى « أنت لا تستطيع أن تطبق الشريعة الإسلامية  
إذا أردنا أن نطبق حكماً يتفق مع العصر » .. !؟ ..

ـ لكن الرجل لم يذهب في تبرير « الغلو العلماني » إلى حد تشويه تاريخ  
مصر ، والقول بأنها علمانية كي « يبيض وجه » العلمانية ، ويظهرها بمظهر  
الفكر المنتصر الذي صنع لمصر النهضة والتحديث .. وإنما كان الرجل - مع  
اعتناقه للعلمانية ، والدعوة إليها - أميناً مع تاريخ وطنه ، وذلك عندما تحدث  
عن العلمانية فقال :

ـ العلمانية : لفظ جرى على الألسن - في العصور الوسطى - في الأوساط  
المسيحية ، كاتجاه يستهدف تقويض سلطة الكنيسة السياسية ، لتصبح - فقط -  
كنيسة الله ؛ لأن الدين هناك كان هو الأساس وقاعدة الانتماء .. وكانت سطوة  
الكنيسة تشمل الأرض والناس والحياة ، ولم تكن فكرة الوطنية قد تبلورت ، لم  
 يكن قد ظهر - أيضاً - معنى القومية أو مفهومها ، لم تكن هناك من سلطة سوى  
سلطة الكنيسة ، وكانت البابوية تأمل في أن يسود الدين المسيحي العالم ، وأن

تكون البابوية عالمية . وتحت ضغط العاطفة الدينية وسطوة الكنيسة استطاع الكثيرون من رجال الدين أن يتولوا أخطر المناصب في الدول المتفرقة في العالم الغربي ، وبدا منهم ما بدا من قسوة وانحراف مما امتلأت به الصحف السود التي سودت وجه التاريخ .. كانوا ضد العلم وضد المعرفة ، يعتبرونها هرطقة وسحرا ، حتى تأخرت أوروبا .

وعندما جاء عصر النهضة . أو الإحياء . كان الخلاص . من وجهة نظر عقلا المجتمع . مرتبطا بعزل السلطتين ، أي فصل السلطة الدينية عن السلطة السياسية ... ومن هنا ظهر إلى الوجود مصطلح « العلمانية » ، ومقابله في اللغة العربية : التفرقة والفصل بين السياسة والدين . . . .

وبعد أن أعلن الأستاذ مصطفى مرعى رأيه المحبذ لفصل الدين عن الدولة ... وأبان - في دقة - الظروف التي أثمرت العلمانية في الحضارة الغربية .. تحدث عن الواقع التاريخي لمصر ، وعلاقته وعلاقتها بالعلمانية .. فقال :

« أما نحن - في مصر - فلم نكن في يوم من الأيام دولة علمانية ، لا قبل الثورة ولا بعدها .. فإننا حين أتحدث عن مصر فإني أتحدث عن مصر الحديثة .. عن مصر قبل الثورة ومصر بعد الثورة ... مصر قبل القورة كان يحكمها نظام ملكي يقوم على دستور ١٩٢٣ م ، وفي دستور ١٩٢٣ م جرى النص على : أن مصر دولة لغتها العربية ودينه الإسلام .. وقد نقل هذا النص نفلا حرفيًا بلفظه ومعناه من دستور ١٩٢٣ م إلى أول دستور وضعه الثورة ١٩٥٦ م . ثم نقل النص أيضًا إلى دستور ١٩٦٤ م . وأخيرًا إلى دستور ١٩٧١ م ،

الذى نص - أيضاً - على أن الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريعات . . .  
ذلك هي كلمات رجل اختار العلمانية مذهباً ، دون أن يلجهه هذا الاختيار  
إلى تزيف التاريخ . . . وهو نموذج مختلف معه في مذهبة ، ونحترمه عندما  
يحترم حقائق التاريخ . . . ولقد كان باستطاعة الدكتور لويس عوض أن يتخذ  
من موقف مصطفى مرعى نموذجاً يحتذيه . .

\* كذلك ، فإن المسيحية - التي يتدين بها الدكتور لويس عوض - ليست هي  
ـ خصم ، الحضارة الإسلامية ، ولا هي النقيض ، للقانون الإسلامي .. بل  
ـ ولا هي ، المسيحية الغربية ، التي خرجمت عن طبيعة المسيحية الشرقية الأولى  
ـ لتصبح مجرد قسمة في الحضارة المادية الغربية ..

ـ فالمسيحية الشرقية هي جزء من التراث التاريخي لأمتنا العربية الإسلامية ،  
ـ تعزز بها أمتنا - مسلموها والمسيحيون - وهذه المسيحية لها عند المسلمين قداسة  
ـ علمهم إياها فرآنهم الكريم رسولهم - عليه الصلاة والسلام - ..

ـ وفيما يتعلق بطبيعة الإسلام وطبيعة المسيحية هناك حقائق قد أجمع عليها  
ـ العلماء والباحثون ، من مختلف الأديان :

ـ فالمسيحية رسالة روحية محضة ، طلبت ونطلب من كنائسها وأبنائها أن  
ـ يدعوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله ؛ فالمسيحي الحقيقي لا يدعى أن لكتسيته  
ـ ولا هونه نظاماً مدنياً لسياسة الدولة وتنظيم الاجتماع والاقتصاد ... وهو إن

---

(١) (المصور) العدد ٣٠٩٤ في ٢٧ / ١ / ١٩٨٤ م . والعدد ٣١٠٤ في ٦ / ٤ سنة  
١٩٨٤ م .

ادعى ذلك كان خارجا عن روح المسيحية ونصلها ومتجاوزا لرسالة كنيستها .  
أما الإسلام فإن جمهور العلماء والباحثين - من مختلف الأديان - قد اتفقوا  
على أنه دين ودولة ، وضع للسياسة وتنظيم المجتمع أطراً مرنّة وحدد لها  
الفلسفات والمقاصد والغايات ، ضرب للتشريع المدنى أمثلة في الآيات القرآنية  
التي تناولت الأحكام .. ثم ترك للعقل إبداع القانون ووضع التشريعات في  
ضوء هذه الأطرواف الفلسفات ، على هدى من مصلحة الأمة المتتجدة والمتطورة  
باستمرار ...

أما الحضارة العربية الإسلامية فإنها . وإن اتسقت مع الروح الإسلامية  
الدينية . إلا أنها إبداع يشري في الأساس ، متميزة عن « الإسلام : الدين » ؛  
ذلك لأن هذه الحضارة قد تبلورت قسماتها الأولى بعد نحو قرنين من ظهور  
الإسلام ، فجاءت ثمرة ، لعصر التدوين ، الذي هو حصيلة تلاقى النهج  
الإسلامي بالمواهيب الحضارية لشعوب البلاد التي فتحها العرب المسلمون ..  
وفي هذا البناء الحضاري العربي الإسلامي أسهمت الأمة كلها : المسلمين من  
أبنائها وغير المسلمين .. فهي حضارة الأمة : مسلميها والمسيحيين .. ولذلك  
فإن الدعوة إلى أن يكون مشروعنا الحضاري النهضوى عربيا إسلاميا ، ليس  
مطلوبا للمسلمين وحدهم ، ومن الخطأ البالغ أن يكون كذلك ؛ لأن هذه الحضارة  
هي حضارة الأمة ، بالمعنى « القومي » ، وليس بالمعنى « الديني » ...  
ولذا كنا أبناء حضارة واحدة فليس من الطبيعي أن يمنحك نفر منا ولا عهم  
لحضارة غربية غازية ، مارست وتمارس مع مواهيب البلاد التي ابتليت بها  
سياسة الم Singh والنسخ والتلويم ...

وإذا كان الإسلام ديناً مدنياً - والمسيحية ليست كذلك - فإن «فقه المعاملات» الإسلامي ، والقانون المدني الإسلامي ، وما في الإسلام من كليات وفلسفات ومقاصد لسياسة الدولة وتنظيم المجتمع ، ليس بديلاً ولا ن subsitute للمسيحية الشرقية .. وإنما هو بديل للقانون الوضعي ذي المصدر الأجنبي الاستعماري ولفلسفته في التشريع ، وهو القانون والفلسفة اللذان فرضنا على مؤسستنا القانونية والقضائية والتشريعية تحت حرب الغزو والاستعمار ... وإن المكان الطبيعي للمسيحي المصري والشرقي - من منطلق وطني وقومي وحضارى - هو إلى جانب الحضارة العربية الإسلامية ؛ لأنها حضارة التي يواجه بها الحضارة الغربية الغازية .. وإلى جانب «القانون الإسلامي» - الذي هو ثمرة لإبداع عبقري أمه في الفقه والتشريع ... فمن منطلق وطني وقومي وحضارى لا بد للمسيحي المصري من أن ينحاز لفقة الفقيه المصري الليث بن سعد ( ٩٤ - ١٧٥ هـ / ٧١٣ - ٧٩١ م ) ومحمد بن إدريس الشافعى ( ١٥٠ - ٢٠٤ هـ / ٨٢٠ - ٧٦٧ م ) .. وغير متصور ولا لائق أن يهدى تراثه الفقهي هذا ليبدل به قانون «الغازي نابليون» ؟! أو قوانين الرومان .. فنابليون - بالنسبة لنا جميعاً - هو طليعة المد الاستعماري الحديث الذى جاء فاذل الأمة جميعاً : مسلميتها ومسيحيتها .. والروم - بالنسبة لنا جميعاً - هم الذين مارسوا القهر والإذلال بالنسبة لأجدادنا القبط ، قبل الفتح العربى لمصر ، حتى أخرجوهم من ديارهم وكنائسهم ، وأجبروهم على الفرار بدينهم وتقاليدهم إلى بطون الكهوف والمغارات فى الصحراء ! ..

ذلك هي طبيعة المواجهة الحضارية بين حضارتنا العربية الإسلامية

المتميزة ، وبين الحضارة الغربية الغازية .. ولا أثر ولا تأثير في هذه المواجهة لتعدد العقائد الدينية في وطن العروبة وعالم الإسلام ..

ولقد أدرك هذه الطبيعة لهذه المواجهة الحضارية كثيرون من الإخوة المسيحيين .. ولهم في ذلك كتابات تزدان بها المكتبة العربية . وإذا كانت هذه الصفحات لا تتحمل الإفاضة في هذا المبحث الذي يستحق دراسة قائمة بذاتها، فلا أعتقد أن فكر هؤلاء المفكرين والمتقفين قد غاب تماماً عن ذاكرة الدكتور لويس ..

\* فغير بعيدة عنا - ومنا - مواقف السياسي البارز والقانوني المقتدر والوطني المناضل وليم مكرم عبيد .. والموقع الذي حده لقبط مصر في هذه المواجهة الحضارية ، عندما قال كلمته الجامحة :

( نحن مسيحيون في الدين .. مسلمون في الوطن ) !؟!

\* كذلك ، فإن حركتنا الفكرية تتبع - بكل الإعجاب - جهود المفكر البارز الدكتور أنور عبد الملك ، في هذا الميدان ... وهو الذي عرف نفسه ، عندما سُئل :

- من أنت ؟ .. فقال :

( أنا مصرى ، عربي ، شرقي .. قبطي المولد .. مسلم حضارة ) !؟!

\* ومن الذي يستطيع أن ينكر دلالة الموقف الفكري للأستاذ سليمان مرقس - أستاذ القانوني المدني - المتمثل في قوله :

---

( ١ ) ( المصور ) العدد ٣١١٩ في ٢٠ - ٧ - ١٩٨٤ م.

( لقد غدت الشريعة الإسلامية نظاماً قانونياً كاملاً ، يعدل أرقى الشرائع ، بل إن بعض نظمها يفضل ما يقابلها من نظم في أحدث الشرائع العصرية )<sup>(١)</sup> .

وهل هناك فارق - أي فارق - بين هذا الموقف الفكري - لهذا القانوني المسيحي - وبين الموقف الفكري للقانوني المسلم الأستاذ الدكتور عبد الرزاق السنهوري ( ١٣٩١ - ١٨٩٥ هـ / ١٩٧١ - ١٩٧١ م ) الذي يقول :

( إن الشريعة الإسلامية لوتناولتها يد الصياغة فأحسنت صياغتها لصنعت منها نظريات ومبادئ لا تقل في الرقي والشمول ومسيرة التطور عن أخطر النظريات الفقهية التي نتلقاها عن الفقه الغربي الحديث )<sup>(٢)</sup> .

ليس هناك فارق .. لأن أحد المواقع في المواجهة الحضارية بيننا وبين الغرب .. وفي هذه المواجهة الحضارية كانت الشريعة الإسلامية - وما تزال - هي شريعة الشرق والشريقيين . - بالمعنى الحضاري الشامل ... وبعبارة الدكتور السنهوري :

( أليست الشريعة الإسلامية . بعد أن تكون شريعة الله . هي شريعة الشرق ، منتزةة من روح الشرق وضميره ، أوحى بها الله إلى عبد شرقى ، في أرض شرقية )<sup>(٣)</sup> .

( ١ ) دراسة للمستشار محمود الشربيني - نائب رئيس مجلس الدولة المصرية . صحيفة (الوفد) في ٢٨ / ٣ / ١٩٨٥ .

( ٢ ) المرجع السابق ، نفس الدراسة .

( ٣ ) ( الأهرام ) في ٦ / ٣ / ١٩٨٥ م .

\* ومن الذى ينكر دلالة أرقام ، استطلاع الرأى ، الذى نظمه - كدراسة ميدانية - ( المركز القومى للبحوث الاجتماعية والجنائية ) بمصر .. حول «تطبيق الشريعة الإسلامية» ، فى مصر ، والذى شارك فى الإجابة على أسئلته مسلمون و المسيحيون .. فكانت هذه الأرقام ذات الدلالة الحاكمة :

\* مع « التطبيق الفورى » للشريعة الإسلامية زادت نسبة المسيحيين عن المسلمين ( ٣٢ % إلى ٣١ % ) !؟ ..

\* ومع « التطبيق التدريجى » زادت نسبة المسلمين عن المسيحيين ( ٦٩ % إلى ٦٨ % ) !؟ ..

\* ومع تطبيق أحكام الشريعة على الجميع - بصرف النظر عن اختلاف الدين - زادت نسبة المسيحيين عن المسلمين ( ٧١ % إلى ٦٩ % ) !؟ ..

وكان تعليل الإجابات : « لأننا مجتمع واحد .. وهذه الجرائم حرمها الله على كل الناس .. ولا فرق بين المسلم والمسيحي أمام القانون .. ولأننا دولة إسلامية » ( ١ ) !؟ ..

\* ثم ... ها هو رأس الكنيسة القبطية وبابا الأقباط الأرثوذكسي الأنبا شنودة يقول :

( إن الأقباط - فى ظل حكم الشريعة - يكونون أسعد حالا وأكثر أمنا ، ولقد كانوا كذلك فى الماضى ، بينما كان حكم الشريعة هو السائد ... نحن نتوق إلى أن نعيش فى ظل « لهم ما لنا وعليهم ما علينا » ... إن مصر نجلب

---

( ١ ) ( الأهرام ) فى ٢٠ / ٢١٩٨٥ .

القوانين من الخارج حتى الآن ، وتطبقها علينا . ونحن ليس عندنا ما في الإسلام من قوانين مفصلة ، فكيف نرضى بالقوانين المجلوبة ، ولا نرضى بقوانين الإسلام !؟ )<sup>(١)</sup> ..

تلك إشارات لآراء وموافق - ذات دلالة هامة - لمفكرين بارزين ، يمثلون نماذج لكثيرين غيرهم ، يتخذون نفس الموقف الفكري ، وذات الموضع الحضاري .... إنهم الأبناء البررة لأمتنا الواحدة ، ولحضارتنا العربية الإسلامية الواحدة ... بهم - مع كل أنصار استقلالها الحضاري - تواجه التغريب العلماني الذي يفرضه على عقلاها وواقعها الغزاة المستعمرون .. وبهم تفاخر الأمة ، ولسان حالها يخاطب المتغيرين - الذين منحوا ولاءهم لحضارة الأجنبي - في شخص الدكتور لويس عوض ، ومن وقف موقفه - بصرف النظر عن العقيدة الدينية لهؤلاء المتغيرين - فيقول :

أولئك ( أبنائي ) فجئني بعثتهم إذا جمعتنا يا ( لويس ) المجامع ؟!  
 تلك كلمات ودية ، ومخلصة .. إن لم تؤت ثمرتها مع الدكتور لويس -  
 بحكم دوافعه .. وضعف قدراته على التغيير لأفكاره - فإنها ضرورية في الحوار  
 مع الذين يحسنون الظن به من القراء ! ..

إنه إذا كانت العلمانية واحدة من قسمات الحضارة الغربية الغازية .. فإن مصر الحديثة لم تكن علمانية في يوم من الأيام .. وتبعداً لذلك فلم تكن نهضتنا العربية الإسلامية - التي كانت مصر فيها الطليعة والرائدة - علمانية

---

( ١ ) ( الأهرام ) في ٣ / ٦ / ١٩٨٥ م .

حال من الأحوال .. لأن بلادنا لم تستسلم للقهر الأجنبي في أى فترة من فترات التاريخ ..

نعم .. لقد عرفت مصر حكاماً علمانيين .. لكن هؤلاء ، الحكام العلمانيين ، لم يتجاوزوا :

١ - بونابرت : الذي اضطر إلى أن يهرب من مصر بليل أمام الثورة الشعبية التي قادتها الزعامة الشعبية الإسلامية : (مجلس الشرع) ، بزعامة عمر مكرم !! ..

٢ - اللورد كرومبل : الذي خرج من مصر ( مذئوماً مذحوراً ) أمام ضغط الحركة الوطنية ، التي قادها الزعيم « الوطني - الإسلامي » مصطفى كامل !! ..

أما في الفكر والثقافة فقد عرفت بلادنا من العلمانيين :

١ - نخبة : انبهرت بالحضارة الغربية وعلمانيتها .. لكن الأصلة الحضارية للأمة قد رفعت .. وما تزال ترفع .. الغشاوة عن أعين الكثيرين من أعلام هذه النخبة .. فعادوا ويعودون إلى الدفاع عن الخصوصية الحضارية لأمتهم التي ترفض التغريب وعلمانيتها ..

٢ - كما عرفت ذلك النتوء الشاذ : الذي اندفع إلى تبني العلمانية الغربية ، لا لشيء إلا لأنها البديل للإسلام السياسي والحضاري ، الذي يكتون له الرفض والعداء .. لقد تمثل هذا « النتوء » في « مدرسة المقطم » الغربية المتغيرة - أساساً . وفي امتدادها عند سلامة موسى ، ثم في تلميذه المعاصر - عزيزنا - الدكتور لويس عوض !! ..

تلك هي القصة الحقيقة للعلمانية .. كخصوصية غريبة .. وحل أوربي  
لمشكلة أوربية .. ولموقف الإسلام ، والحضارة العربية الإسلامية من طبيعة  
السلطة السياسية للدولة ولعلاقة نهضتنا الحديثة بالعلمانية ، كواحد غربي ،  
افتهر علينا بلادنا في ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة .. فكان - ولا يزال -  
جيئة من جبهات نضالنا الفكري ضد الاستعمار ..

وهي قصة نرجو أن تكون قد حسمناها ، إشكالها ، بهذه الصفحات ! ..



## المصادر

أولاً : قرآن وسنة :

- ١ - القرآن الكريم .
- ٢ - كتب السنة :

\* ( صحيح البخاري ) طبعة دار الشعب ، القاهرة .

\* ( صحيح مسلم ) طبعة القاهرة ١٩٥٥ م .

\* ( سنن الترمذى ) طبعة القاهرة ١٩٣٧ م .

\* ( سنن النسائى ) طبعة القاهرة ١٩٦٤ م .

\* ( سنن أبي داود ) طبعة القاهرة ١٩٥٢ م .

\* ( سنن ابن ماجه ) طبعة القاهرة ١٩٧٢ م .

\* ( سنن الدارمى ) طبعة القاهرة ١٩٦٦ م .

\* ( مسند الإمام أحمد ) طبعة القاهرة ١٣١٣ هـ .

\* ( موطأ الإمام مالك ) طبعة دار الشعب ، القاهرة .

ثانياً : مصادر مطبوعة ومخطوطة :

ابن تيمية : ( منهاج السنة النبوية ) طبعة القاهرة ١٩٦٢ م .

ابن جمیع ( أبو حفص عمر ) : ( عقيدة التوحید ) طبعة القاهرة ١٣٥٣ هـ .

ابن خلدون : ( المقدمة ) طبعة القاهرة ١٣٢٢ هـ

ابن عبد البر : ( الدرر في اختصار المغازي والسير ) طبعة القاهرة  
1966 م.

ابن القيم : ( أعلام المؤمنين ) طبعة بيروت 1973 م .

أبو حنيفة النعمان ، المغربي : ( دعائم الإسلام ) طبعة القاهرة 1969 م .  
الأفغاني ( جمال الدين ) : ( الأعمال الكاملة ) دراسة وتحقيق : د . محمد  
عمارة . طبعة القاهرة 1968 م .

أمين سامي باشا : ( تقويم النيل ) طبعة القاهرة 1936 م .

: ( التعليم في مصر ) طبعة القاهرة 1917 م .

أنور عبدالمالك ( دكتور ) : مجلة ( المصور ) ٢٠ / ٧ / ١٩٨٤ م .

الإيجي ، والجزجاني : ( شرح المواقف ) طبعة القاهرة ١٣١١هـ .

التهانوى : ( كشاف اصطلاحات الفنون ) طبعة القاهرة ١٩٦٣ م .

الجاحظ : ( رسائل الجاحظ ) طبعة القاهرة ١٩٦٤ م .

الجبرتي : ( عجائب الآثار في التراث والأخبار ) طبعة القاهرة ١٩٦٦ م .

: ( مظهر التقديس بزوال دولة الفرنسيين ) طبعة القاهرة

1969 م.

جمال الدين الشيال ( دكتور ) : ( تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في  
عصر محمد على ) طبعة القاهرة ١٩٥١ م .

جمهورية إيران الإسلامية : ( الدستور الإسلامي لجمهورية إيران  
الإسلامية ) طبعة قم - إيران - ١٩٧٩ م .

الجويني : ( الإرشاد ) طبعة القاهرة ١٩٥٠ م .

جيبيون : ( اضمحلال الدولة الرومانية وسقوطها ) طبعة القاهرة ١٩٦٩ م .

الخميني (آية الله) : (الحكومة الإسلامية) طبعة القاهرة ١٩٧٩ م .

الدهلوي ( ولی الله ) : ( حجۃ اللہ البالغة ) طبعة القاهرة ١٣٥٢ هـ .

الرافعي ( عبد الرحمن ) : ( تاريخ الحركة القومية ) طبعة القاهرة ١٩٥٨ م.

( عصر محمد على ) طبعة القاهرة ١٩٥١ م

طبعه القاهرة ١٩٤٨ م . ( عصر إسماعيل )

( مصر والسودان في أوائل عهد الاحتلال ) طبعة القاهرة

• 1977

رفعت سيد أحمد : ( الدين والدولة والثورة ) طبعة القاهرة ١٩٨٥ م .

الزرکلی ( خیر الدین ) : ( الأعلام ) طبعة بيروت .

سركيس: ( معجم المطبوعات العربية والمغربية ) طبعة القاهرة ١٩٢٨ م .

١٩٢٧ م طبعة القاهرة (اليوم والغد) سلامة موسى .

السنهرى ( عبد الرزاق - دكتور ) : ( مصادر الحق فى الفقه الإسلامى )

طبعة القاهرة ١٩٦٧ م.

الشهرستاني : ( نهاية الإقدام في علم الكلام ) طبعة جيوم - مصورة .

بدون تاریخ .

الطهطاوى ( رفاعى رافع ) : ( الأعمال الكاملة ) دراسة وتحقيق : د .

محمد عماره . طبعة بيروت ١٩٧٣ - ١٩٨١ م .

الطوسي (أبو جعفر) : (تلخيص الشافعي) طبعة النجف - ١٣٨٣

١٣٨٤

عاطف غيث (دكتور - وأخرون) : (قاموس علم الاجتماع) طبعة

القاهرة ١٩٧٠ م.

عبد الجبار ( قاضى القضاة ) : ( المغنى فى أبواب التوحيد والعدل ) طبعة  
القاهرة

عبد المنعم النمر ( دكتور ) : ، تعليق ، ( الأهرام ) ٦ / ٣ / ١٩٨٥ م ،  
٢٠ / ٣ / ١٩٨٥ م .

عربى ( أحمد - باشا ) : ( كشف الأسرار ) طبعة القاهرة ١٩٥٨ م .  
على بن أبي طالب ( الإمام ) : ( نهج البلاغة ) طبعة دار الشعب .  
القاهرة

على عبد الرازق : ( الإسلام وأصول الحكم ) طبعة القاهرة ١٩٢٥ م ،  
وطبعة بيروت ١٩٧٢ م .

عمر طوسون : ( البعثات العلمية فى عهد محمد على ، وعباس ، وسعيد )  
طبعة القاهرة ١٩٣٤ م .

الغزالى ( أبو حامد ) : ( الاقتصاد فى الاعتقاد ) طبعة صبيح - القاهرة -  
بدون تاريخ .

( فیصل التفرقة بين الإسلام والزنقة ) طبعة القاهرة ١٩٠٧ م  
القرافى : ( الإحکام في تمييز الفتوى عن الأحكام وتصرفات القاضى  
والإمام ) طبعة حلب ١٩٦٧ م .

الكتانى ( عبد الحى ) : ( نظام الحكومة النبوية المسمى التراتيب الإدارية )  
طبعه بيروت - دار الكتاب العربى .

لويس عوض ( دكتور ) : ( تاريخ الفكر المصرى الحديث من عصر  
إسماعيل إلى ثورة ١٩١٩ م ) طبعة القاهرة ١٩٨٠ م .  
( قصة العلمانية في مصر ) ( المصور ) ٢٣ / ٩ / ١٩٨٣ م ،

١٩٨٣ / ٩ / ٣٠ م ١٩٨٣ / ٧ ، ١٠ / ٢٠ م .  
 ، حديث ، (المصور) ٢٠ / ٤ / ٤ م ١٩٨٤ .  
 (الإيراني الغامض في مصر) مجلة (التضامن) العدد ١٦  
 ١٩٨٣ م .

المأوردي : (أدب الدنيا والدين ) طبعة القاهرة ١٩٧٣ م .  
 مجمع اللغة العربية (القاهرة) : (معجم العلوم الاجتماعية ) طبعة القاهرة  
 ١٩٧٥ م .

محمد إبراهيم الجزيري : (سعد زغلول- ذكريات تاريخية ) طبعة القاهرة  
 - كتاب اليوم .

محمد أحمد خلف الله (دكتور) : (النص والاجتهاد والحكم في الإسلام)  
 مجلة (العربي) - الكويت - يونيو ١٩٨٤ .

محمد البهى (دكتور) : (العلمانية والإسلام بين الفكر والتطبيق ) طبعة  
 القاهرة ١٩٧٦ م .

محمد حسين هيكل (دكتور) : (حياة محمد ) طبعة القاهرة ١٩٨١ م .  
 (في منزل الوحي ) طبعة القاهرة ١٩٦٧ م .

محمد حميد الله الحيدر آبادى : (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى  
 والخلافة الراشدة ) طبعة القاهرة ١٩٥٦ م .

محمد رضا المظفر : (عوائد الإمامية ) طبعة النجف - دار النعمان .

محمد عبده (الأستاذ الإمام) : (الأعمال الكاملة ) دراسة وتحقيق : د .  
 محمد عمارة ، طبعة بيروت ١٩٧٢ م .

محمد عمارة (دكتور) : (العرب والتحدي ) طبعة الكويت ١٩٨١ م .

. ) جمال الدين الأفغاني المفترى عليه ( طبعة القاهرة ١٩٨٤ م .  
 ) الإسلام وقضايا العصر ( طبعة بيروت ١٩٨٤ م .  
 ) رقاعة الطهطاوى ( طبعة القاهرة ، بيروت ١٩٨٤ م .  
 ) عمر مكرم ( دراسة ، مجلة ( الهلال ) نوفمبر ١٩٨٤ م ،  
 فبراير ١٩٨٥ م .  
 محمد فؤاد عبد الباقي : ( المعجم المفهرس لأنفاظ القرآن الكريم ) طبعة دار  
 الشعب . القاهرة .  
 محمد محمد حسين ( دكتور ) : ( الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر )  
 طبعة القاهرة ١٩٨٠ م .  
 محمد مختار المصري ( باشا ) : ( التوفيقات الإلهامية ) دراسة وتحقيق :  
 د. محمد عماره . طبعة بيروت ١٩٨٠ م .  
 محمود الشريبي : ، دراسة ، ( الوفد ) ٢٨ / ٣ / ١٩٨٥ م .  
 المرتضى ( الشريف ) : ( مجموع من كلام السيد المرتضى ) مخطوط  
 بالمكتبة التيمورية - دار الكتب المصرية .  
 مصطفى مرعي : ( المصور ) ٢٧ / ١ / ١٩٨٤ م ، ٦ / ٤ / ١٩٨٤ م .  
 المقريزى : ( الخطط ) طبعة دار التحرير . القاهرة .  
 المودودى ( أبو الأعلى ) : ( الحكومة الإسلامية ) طبعة القاهرة سنة  
 ١٩٧٧ م .  
 ) نظرية الإسلام السياسية ( طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .  
 ) تدوين الدستور الإسلامي ( طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .  
 ) الإسلام والمدنية الحديثة ( طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

( القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان ) طبعة بيروت

سنة ١٩٦٩ م .

( المبادئ الأساسية لفهم القرآن ) طبعة الكويت سنة ١٩٧١ م .

( المسلمين والصراع السياسي الراهن ) طبعة القاهرة سنة

١٩٨١ م .

( الأمة الإسلامية وقضية القومية ) طبعة القاهرة سنة ١٩٨١ م .

النويرى : ( نهاية الأرب ) طبعة دار الكتب المصرية . القاهرة .

ونسناك ( ا .ى ) : ( المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف )

طبعة ليدن ١٩٣٦ - ١٩٦٩ م .

اليونسكو : ( تاريخ البشرية ) طبعة القاهرة ١٩٧١ م .

### ثالثاً : دوريات :

\* ( المسلم المعاصر ) .. الكويت ..

\* ( السياسة ) اليومية ، القاهرة ..

\* ( المصور ) .. القاهرة ..

\* ( الأهرام ) .. القاهرة ..

\* ( الوفد ) .. القاهرة ..

## المؤلف

### ١ - سيرة ذاتية - في نقاط - :

\* مفكر إسلامي .. ومؤلف .. ومحقق ..

\* ولد بريف مصر - بقرية ، صروة ، مركز ، قلين ، محافظة كفر الشيخ ، فى ٢٧ رجب سنة ١٣٥٠ هـ / ٨ ديسمبر سنة ١٩٣١ م . فى أسرة ميسورة الحال ، تتحرف الزراعة ..

\* قبيل مولده ، كان والده - عليه رحمة الله - قد نذر الله : إذا جاء المولود ذكرا ، أن يسميه محمدا ، وأن يهب للعلم الدينى ..

\* حفظ القرآن وجوده بـ «كتاب القرية .. مع تلقى العلوم المدنية الأولية بمدرسة القرية - مرحلة التعليم الإلزامي - ..

\* فى سنة ١٩٤٥ م التحق ، بمعهد دسوق الدينى الابتدائى ، - التابع للجامع الأزهر الشريف - . ومنه حصل على شهادة الابتدائية سنة ١٩٤٩ م ..

\* وفي المرحلة الابتدائية بدأت تتفتح وتنمو اهتماماته الوطنية والعربية والإسلامية الثقافية .. فشارك فى العمل الوطنى - قضية استقلال مصر .. والقضية الفلسطينية - بالخطابة فى المساجد .. والكتابة - نثرا وشاعرا - . وكان أول مقال نشرته له صحيفة ( مصر الفتاة ) - بعنوان ، «جهاد» ..

عن فلسطين في أبريل سنة ١٩٤٨ م .. وتطوع للتدريب على حمل السلاح ضمن حركة مناصرة القضية الفلسطينية .. لكن لم يكن له شرف الذهاب إلى فلسطين .

\* في سنة ١٩٤٩ م التحق بالمعهد الأحمدى الثانوى ، بطنطا ، التابع للأزهر الشريف . ومنه حصل على شهادة الثانوية الأزهرية سنة ١٩٥٤ م .. وواصل في مرحلة الدراسة الثانوية اهتماماته السياسية والثقافية .. ونشر شعراً ونثراً في صحف ومجلات ( مصر الفتاة ) و( منبر الشرق ) و( المصري ) و( الكاتب ) .. وتطوع للتدريب على السلاح بعد إلغاء معاهدة سنة ١٩٣٦ م في سنة ١٩٥١ م .

\* في سنة ١٩٥٤ م التحق بكلية دار العلوم ، جامعة القاهرة .. ومنها تخرج ، نال درجة الليسانس ، في اللغة العربية والعلوم الإسلامية .. وتواصل ، في مرحلة الدراسة الجامعية نشاطه الوطني والثقافي .. فشارك في « المقاومة الشعبية » بمنطقة قناة السويس - فايد - وأبو سلطان - بيان مقاومة الغزو الثلاثي لمصر سنة ١٩٥٦ م .. ونشر المقالات في صحيفة ( المساء ) - المصرية - ومجلة ( الآداب ) - البيروتية - .. وألف أول كتابه عن ( القومية العربية ) والذى طبع - مرتين - سنة ١٩٥٨ م ، ثم ترجم إلى بعض اللغات الأوروبية - وهو طالب بدار العلوم - .

\* بعد التخرج من الجامعة أعطى كل وقته - تقريباً - وجميع جهده لمشروعه الفكري .. فجمع وحقق ودرس ونشر الأعمال الكاملة لأبرز أعلام البقسطنة العربية الإسلامية الحديثة : رفاعة الطهطاوى .. وجمال الدين

الأفغاني .. ومحمد عبده .. وعبد الرحمن الكواكبي .. وعلى مبارك .. وقاسم أمين .. وكتب عن أعلام التجديد الإسلامي وتيارات الفكر الإسلامي - عبر تاريخنا الحضاري ، القديم منه والحديث والمعاصر - وعن السمات المميزة لحضارتنا الإسلامية .. والمشروع الحضاري الإسلامي .. وحاور - كتابة ومناظرة - العديد من أصحاب المشاريع والمذاهب الفكرية الراوفة .. وحقق عدداً من نصوص تراثنا الإسلامي القديم .

وكم جزء من عمله الفكري : حصل - من كلية دار العلوم - في العلوم الإسلامية تخصص الفلسفة الإسلامية - على الماجستير سنة ١٩٧٠ م بأطروحة عن ( المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ) . وعلى الدكتوراه سنة ١٩٧٥ م بأطروحة عن ( الإسلام وفلسفة الحكم ) .

\* أسهם في تحرير العديد من الدوريات الفكرية المتخصصة ، والصحف والمجلات .. وشارك في العديد من الندوات والمؤتمرات العلمية في وطن العرب وعالم الإسلام وخارجها - كما أسهם في تحرير عدد من الموسوعات السياسية والحضارية العامة - مثل ( موسوعة السياسة ) و(موسوعة الحضارة العربية ) و ( موسوعة العلوم السياسية ) و (موسوعة الشرق ) و ( موسوعة سفير ) - الخ ..

\* نال عضوية عدّة من المؤسسات العلمية والفكرية والبحثية ، منها « المجلس الأعلى للشئون الإسلامية » - بمصر - و « المعهد العالمي للفكر الإسلامي » - بواسنطون - و « مركز الدراسات الحضارية » - بمصر - و « المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية » - مؤسسة آل البيت ، بالأردن - ..

- \* حصل على عدد من الجوائز والأوسمة والميداليات .. منها ، جائزة جمعية أصدقاء الكتاب ، بلبنان - سنة ١٩٧٢ م . وجائزة الدولة التشجيعية - بمصر سنة ١٩٧٧ م .. ووسام العلوم والفنون ، من الطبقة الأولى .. وجائزة على وعثمان حافظ - لمفكر العام سنة ١٩٩٣ م .. الخ .. الخ . والعديد من الشهادات التقديرية والميداليات والأوسمة والدروع ..
- \* تجاوزت أعماله الفكرية - تأليفاً وتحقيقاً - المائة كتاب .. وذلك غير ما نشرته له الصحف والمجلات من مقالات .
- \* ترجمت العديد من كتبه إلى عدد من اللغات .. مثل الإنجليزية والفرنسية والألمانية والإسبانية والتركية والأوردية الفارسية والروسية .
- \* له من البناء : الدكتور خالد - جراح عظام - كلية طب عين شمس - ومن البنات : نهاد - ماجستير في الكيمياء الحيوية .
- \* الاسم كاملاً : دكتور محمد عمارة مصطفى عمارة .

\*\*\*

## ٢ - المؤلفات والتحقيقات :

### أ - تأليف :

- ١ - معالم المنهج الإسلامي .
- ٢ - الإسلام وفلسفة الحكم .
- ٣ - الإسلام وأصول الحكم - دراسة ووثائق .
- ٤ - معركة الإسلام وأصول الحكم - دراسة وتحقيق .
- ٥ - الإسلام والسياسة : الرد على شبّهات العلمانية .
- ٦ - الإسلام والفنون الجميلة .
- ٧ - الإسلام وحقوق الإنسان - ضرورات لا حقوق .
- ٨ - الإسلام والمستقبل .
- ٩ - الإسلام والثورة .
- ١٠ - الإسلام والعروبة .
- ١١ - الإسلام والعروبة والعلمانية .
- ١٢ - إسلامية المعرفة .
- ١٣ - الدين والدولة .
- ١٤ - الإسلام وقضايا العصر .
- ١٥ - الإسلام والوحدة القومية .

١٦ - الإسلام والسلطة الدينية .

١٧ - الإسلام وال الحرب الدينية .

١٨ - الإسلام بين العلمانية والسلطة الدينية .

١٩ - الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية .

٢٠ - هل الإسلام هو الحل .. لماذا .. وكيف ؟

٢١ - سقوط الغلو العلماني .

٢٢ - نهضتنا الحديثة بين العلمانية والإسلام .

٢٣ - أزمة الفكر الإسلامي المعاصر .

٢٤ - الغزو الفكري : وهم أم حقيقة ؟

٢٥ - الاستقلال الحضاري .

٢٦ - الطريق إلى اليقظة الإسلامية .

٢٧ - تيارات الفكر الإسلامي .

٢٨ - الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري .

٢٩ - المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية .

٣٠ - المادية والمثالية في فلسفة ابن رشد .

٣١ - عندما أصبحت مصر عربية إسلامية .

٣٢ - معارك العرب ضد الغزاة .

٣٣ - العرب والتحدي .

٣٤ - مسلمون ثوار .

٣٥ - التفسير الماركسي للإسلام .

٣٦ - الإسلام بين التنوير والتزوير .

٣٧ - فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين .

٣٨ - سلامة موسى : اجتهاد خاطئ أم عمالة حضارية ؟

٣٩ - صراع القيم بين الغرب والإسلام .

٤٠ - الفريضة الغائية : عرض وحوار ونقويم .

٤١ - الجامعة الإسلامية وال فكرة القومية عند مصطفى كامل .

٤٢ - استراتيجية التنصير في العالم الإسلامي .

٤٣ - الأصولية بين الغرب والإسلام .

٤٤ - التيار القومي الإسلامي .

٤٥ - الأمان الاجتماعي والعدالة الاجتماعية .

٤٦ - الإبداع الفكري والخصوصية الحضارية .

٤٧ - معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام .

٤٨ - الإسلام والتعددية : الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة .

٤٩ - التعددية : الرؤية الإسلامية والتحديات الغربية .

٥٠ - الثوابت والمتغيرات في اليقظة الإسلامية .

٥١ - الحركات الإسلامية : رؤية نقدية .

- ٥٢ - الصحوة الإسلامية في عيون غربية .
- ٥٣ - النموذج الثقافي .
- ٥٤ - الانتماء الثقافي .
- ٥٥ - نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم .
- ٥٦ - الغرب والإسلام .
- ٥٧ - ابن رشد بين الغرب والإسلام .
- ٥٨ - أبو حيان التوحيدي بين الزندقة والإبداع .
- ٥٩ - جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب لويس عوض .
- ٦٠ - التراث والمستقبل .
- ٦١ - الوعي بالتاريخ وصناعة التاريخ .
- ٦٢ - التراث في ضوء العقل .
- ٦٣ - دراسات في الوعي بالتاريخ .
- ٦٤ - القدس الشريف : رمز الصراع وبواية الانتصار .
- ٦٥ - المنهج العقلي في دراسة العربية .
- ٦٦ - العالم الإسلامي والمتغيرات الدولية .
- ٦٧ - عالمنا : حضارة ؟ أم حضارات ؟؟ .
- ٦٨ - الجديد في المخطط الغربي تجاه المسلمين .
- ٦٩ - العلمانية بين الغرب والإسلام .

٧٠ - إسرائيل .. هل هي سامية ؟

٧١ - ظاهرة القومية في الحضارة العربية .

٧٢ - رحلة في عالم الدكتور محمد عمارة .

٧٣ - نظرية الخلافة الإسلامية .

٧٤ - القومية العربية ومؤامرات أمريكا ضد وحدة العرب .

٧٥ - فجر اليقظة القومية .

٧٦ - العروبة في العصر الحديث .

٧٧ - الأمة العربية وقضية الوحدة .

٧٨ - ثورة الزنج .

٧٩ - الفكر القائد للثورة الإيرانية .

٨٠ - أزمة العقل العربي - مناظرة مع الدكتور فؤاد زكريا .

٨١ - المواجهة بين الإسلام والعلمانية - مناظرة .

٨٢ - تهافت العلمانية - مناظرة .

٨٣ - العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب .

٨٤ - الفكر الاجتماعي لعلي بن أبي طالب .

٨٥ - عمر بن عبد العزيز .

٨٦ - جمال الدين الأفغاني : موقف الشرق وفيلسوف الإسلام .

٨٧ - محمد عبده : تجديد الدنيا بتجديد الدين .

. ٨٨ - رفاعة الطهطاوى : رائد التنوير فى العصر الحديث .

. ٨٩ - عبد الرحمن الكواكبى : شهيد الحرية .

. ٩٠ - على مبارك : مهندس التاريخ وال عمران .

. ٩١ - أبو الأعلى المودودى والصحوة الإسلامية .

. ٩٢ - قاسم أمين وتحرير المرأة .

. ٩٣ - الشيخ محمد الغزالى : الموقع الفكرى والمعارك الفكرية .

. ٩٤ - نظرة جديدة إلى التراث .

. ٩٥ - عندما دخلت مصر في دين الله .

. ٩٦ - تجديد الدنيا بتجديد الدين .

. ٩٧ - الدكتور يوسف القرضاوى : المدرسة الفكرية .. والمشروع الفكري .

**ب - دراسة وتحقيق :**

. ٩٨ - الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني .

. ٩٩ - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده .

. ١٠٠ - الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوى .

. ١٠١ - الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبى .

. ١٠٢ - الأعمال الكاملة على مبارك .

. ١٠٣ - الأعمال الكاملة لقاسم أمين .

. ١٠٤ - رسائل العدل والتوحيد .

١٠٥ - كتاب الأموال - لأبى عبید القاسم بن سلام .

١٠٦ - فصل المقال - لابن رشد .

١٠٧ - رسالة التوحيد - للإمام محمد عبده ..

١٠٨ - الإسلام والمرأة في رأى الإمام محمد عبده .

١٠٩ - التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواریخ - محمد مختار باشا المصرى ..

### ج - بالاشتراك مع الآخرين :

١١٠ - القرآن : نظرة عصرية جديدة .

١١١ - محمد ﷺ : نظرة عصرية جديدة .

١١٢ - عمر بن الخطاب : نظرة عصرية جديدة .

١١٣ - على بن أبى طالب : نظرة عصرية جديدة .

١١٤ - الحركة الإسلامية : رؤية مستقبلية .

### د - تحت الطبع :

١١٥ - الغوار فريضة إسلامية .

١١٦ - الإسلام في عيون غربية .

١١٧ - معالم المشروع الحضاري الإسلامي .

# الفهرس

الصفحة

الموضوع

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| ٥   | مقدمة الطبعة الثانية                |
| ٩   | القضية                              |
| ١٣  | الدلالة وملابسات النشأة             |
| ٢٥  | الإسلام والكاثوليكية الأوروبية      |
| ٣٩  | الدين والدولة                       |
| ٥٧  | حضارتنا والعلمانية                  |
| ١١٧ | القفز على حقائق الفكر وواقع التاريخ |
| ١٢٧ | عصر محمد على باشا والعلمانية        |
| ١٤٥ | عصر الخديوي إسماعيل والعلمانية      |
| ١٦٣ | الاستعمار يفرض العلمانية            |
| ١٨٧ | ثورة سنة ١٩١٩ م والعلمانية          |
| ١٩٧ | جمال عبد الناصر والعلمانية          |
| ٢٠٧ | كلمات وذمة                          |
| ٢١٩ | المصادر                             |
| ٢٢٧ | المؤلف : سيرة ذاتية                 |
| ٢٣٩ | الفهرس                              |

# مَدِينَةُ الْعِلْمِ

## هذا الكتاب

إن الخلاف بين «الإسلاميين» و «العلمانيين» قد أصبح «المأزق» الذي يقسم الأمة،  
ويبدل طاقاتها، ويفتح لأعدانها المزيد من التغرات ! ...  
وللخروج من هذا «المأزق»، لابد من الحوار حول قضيائنا هذـا الخلاف :  
• فالعلمانية: ماذا تعنى ؟ ... وهل لها في نهضتنا ما كان لها في النهضة الأوروبية ؟؟ ..  
• والدولة الدينية: ما علاقتها بالتفكير السياسي للإسلام ..  
• وهل من الممكن أن تكون الدولة إسلامية و مدنية ؟ .. تطبيق الشريعة ..  
والامة فيها هي مصدر السلطات .. ..  
• ونهضتنا الحديثة، من محمد على حتى عبد الناصر، مرورا بالخديوي اسماعيل  
وسعد زغلول، هل كانت علمانية ؟؟ ! ...  
إن الحوارين فرقـاء هـذا الخـلاف .. والسعـى إـلى حـسمـه بـكلـمة سـواء .. هو الرـسـالة الـتـى  
تنـهـض بـها صـفحـات هـذا الكـتاب ! ...

المؤلف